
opusdei.org

Prelato laiškas (2013
m. gruodis)

Pasibaigus tikėjimo metams,
Prelatas apmąsto kaip šis
tikėjimas pasireiškia mūsų
kasdieniame gyvenime.

2014-01-27

Mano brangūs vaikai: tesaugo Jėzus
mano dukteris ir sūnus!

Romos Pontifikas užbaigė Tikėjimo
metus. Per šiuos mėnesius, su Dievo
pagalba, stengėmės augti šioje
teologinėje dorybėje, krikščioniško
gyvenimo šaknyje, atkakliai



prašydami mūsų Viešpaties, adauge
nobis fidem, sustiprink mūsų
tikėjimą – ir su juo mūsų viltį, meilę
ir pamaldumą. Dabar, su jėga, kurią
gavome per šiuos malonės mėnesius,
stenkimės tęsti ėjimą dieną iš dienos
šiuo keliu, kuris veda mus į dangų.
Kreipkimės į mūsų Mergelę, tikėjimo
ir artimumo su Dievu Mokytoją, kad
ji padarytų mūsų troškimus, būti
tikinčiais jos Sūnumi ir Bažnyčia,
veiksmingus.

Bažnyčios magisteriumo dokumentai
(ir taip pat pastaruoju metu enciklika
Lumen Fidei) pabrėžė du esminius
bruožus, esančius tikėjimo ištakoje,
kaip pateiktus mums Naujajame
Testamente. Šv. Paulius pabrėžia, 
fides ex auditu, tikėjimas ateina iš
Dievo Žodžio klausymo, Bažnyčioje
skaitomo ir priimto. Tuo tarpu šv.
Jonas sako mums, kad Jėzus Kristus,
įsikūnijęs Dievo sūnus, yra tikroji
šviesa, kuri apšviečia kiekvieną
žmogų, ir ji atėjo į šį pasaulį ,



suteikdama gebėjimą pažinti
slėpinius, esančius Dieve. Šviesa ir
žodis, žodis ir šviesa, pažymi mums
neatskiriamus tikėjimo, kurį
išpažįstame, aspektus. „Todėl
neatidėliotinai būtina atgauti
tikėjimui būdingą šviesą, nes jo
liepsnai užgesus, pritems ir visi kiti
šviesuliai.“ Visa širdimi dėkokime
Dievui, mano dukterys ir sūnūs, už
ryškias šviesas, kurias Šventoji
Dvasia, pasinaudodama Bažnyčios
magisteriumu ir šventųjų gyvenimu,
nuolatos mumyse kursto. Trokškime
gauti jas ir leisti būti vedamiems
Šventosios Dvasios mūsų
kasdieniame gyvenime.

Praeito mėnesio viduryje vyko
konferencija „Šv. Chosemarija ir
teologinė mintis“. Dalyviai analizavo,
kaip šventųjų pamokslai ir liudijimai
atneša naujų šviesų irtis giliau į
tikėjimą ir, kaip pasekmė, gilinti
teologinį doktrinos išaiškinimą. Šis
pasitarimas suteikė naują galimybę



padaryti labiau žinomą, teologijos
srityje, žinią, kurią mūsų Tėvas gavo
iš Dievo 1928 metų spalio 2 dieną,
kartu su misija perduoti tai
krikščionims, ypač esantiems šeimos,
profesijos, socialinėse ir kt.
kasdienos veiklose.

Per pastaruosius mėnesius, sutelkiau
dėmesį į tikėjimo tiesų, esančių
Tikėjimo išpažinime, aptarimą.
Dabar norėčiau jums, ir sau, padėti
nubrėžti gaires, kurios pripildys
mūsų gyvenimą šia vertybe
ateinančiais mėnesiais; tai reiškia,
gilintis į tai, kaip tikėjimas turi būti
rodomas mūsų kasdieniame
gyvenime, kad jis tikrai apšviestų
mūsų protus, sustiprintų mūsų valią
ir įžiebtų mūsų širdį, kad išreikštume
Dievo išmintį ir meilę mūsų pačių
elgesyje ir atneštume tai visoms
sieloms.

Pradinis taškas yra visiškas
pasitikėjimas, kad Bažnyčioje turime



visas šventėjimui reikalingas
priemones, kurias Jėzus mums
paliko. Į jas įeina ypač sakramentų
priėmimas, Dievo ir Bažnyčios
įsakymų vykdymas ir malda, kaip
aiškiai pateikia enciklika Lumen
Fidei.

Sakramentai yra Kristaus veiksmai
per kuriuos Jo Švenčiausioji
Žmogystė, šlovinga Danguje, ateina į
skubų ir tiesioginį kontaktą su
sielomis, kad jas pašventintų.
Šventoji Dvasia taip pat pasirenka
kitus kelius, mums nežinomus, kad
priartintų žmones prie Dievo. Bet
kaip popiežius sako: „Mūsų kultūra
prarado juntamo Dievo buvimo ir
veikimo mūsų pasaulyje jausmą.
Manome, kad Dievas randamas
anapus, kitame realybės lygmenyje,
nutolęs nuo mūsų kasdienių
santykių. Bet jei taip būtų, jei Dievas
negalėtų veikti pasaulyje, jo meilė
nebūtų nuoširdžiai galinga ir tikra.“



Apsvarstykime dar kartą šv.
Chosemarijos mokymą, aiškiai
suformuluotą būnant gan jaunam:
„Reikia įsitikinti, kad Dievas nuolat
esti greta su mumis. Gyvename, tarsi
Viešpats būtų toli, ten, kur spindi
žvaigždės, ir niekaip
neįsisąmoniname, kad Jis visuomet
yra ir šalia mūsų. „Ir yra lyg mylintis
Tėvas – kiekvieną mūsų myli labiau,
negu visos pasaulio motinos gali
mylėti savo vaikus, myli padėdamas
mums, įkvėpdamas, laimindamas...
ir atleisdamas... Būtinai reikia
įsidėmėti ir niekada nepamiršti, kad
Viešpats, kuris yra su mumis ir
danguje, yra Tėvas, ir labai geras
mūsų Tėvas.“

Taip yra ypač tuomet, kai priimame
sakramentinį nuodėmių atleidimą ir
Eucharistiją. Paskatinti šios tikėjimo
tiesos, kokį saugumą randame mūsų
Viešpaties atleidime ir artume, kokia
ramybė įliejama į mūsų sielas, ir kaip
trokštame paskleisti šią ramybę



aplink mus esantiems! Dėl to,
niekuomet nepavargsiu tvirtinti, kad
kiekvieną kartą priimdami šiuos
sakramentus, turėtume tai daryti su
tikrumu, kad tai yra Šventoji Dvasia,
kuri mus traukia, per Kristų, į Tėvo
meilę.

Pritaikykime šiuos svarstymus savo
vidinės kovos mūšiams. Mes galime
būti šventi, mes privalome būti
šventi, nepaisant mūsų trūkumų ir
nupuolimų, kadangi Dievas kviečia
mus, kaip Kristaus vaikus, įeiti į savo
dieviškojo gyvenimo artumą, ir jis
mums siūlo visas reikiamas
gydomąsias priemones. Su
sakramentų malone ir malda, yra
lengviau įgyvendinti dieviškosios
teisės įsakymus ir būti ištikimiems
tam tikroms pareigoms kiekvieno
gyvenime. „Dekalogas nėra neigiamų
įsakymų rinkinys, bet konkrečios
kryptys, kad išeitume iš
savanaudiško ir savyje užsidariusio
ego, tam, kad įeitume į dialogą su



Dievu, būti apglėbtiems jo malonės ir
tuomet nešti tą malonę kitiems.“

Prašykime mūsų Viešpaties suteikti
mums stiprų tikėjimą, tokį, kuris
atgaivintų visus mūsų veiksmus.
Neabejotinai tikime Dievo žodžiu,
skaitome ir apmąstome Evangeliją su
nuostaba; bet galbūt tai į mūsų sielas
nenusileidžia taip giliai, kad
perkeistų kiekvieną mūsų veiksmą.
Ir kai atsiranda sunkumai, kai
jaučiamės sausi ar susiduriame su
mūsų aplinkos pasipriešinimu, gal
dažnai nusimename. Ar negali būti,
kad mūsų tikėjimas užsnūdo? Ar
neturėtume daugiau remtis
Šventosios Dvasios veikimu, kuri
apsigyvena mūsų sielose per
malonę? Ar nenutinka kartais taip,
kad per daug pasitikime savo
jėgomis? Apmąstykime apaštalų
patirtą pasikeitimą Sekminėse ir
bandykime gyventi pagal dieviškas
gaires, randamas ten, kurios yra
perduotos mums per krikščioniško



pamaldumo praktiką, kurią Bažnyčia
nuo seno ir visuomet rekomenduoja:
apmąstymo malda, trumpos
pamaldumo frazes ir žodinės maldos
(ypatingai Rožinis), mažų
apsimarinimų paaukojimas, sąžinės
patikrinimas, ir gerai atliktas darbas
Dievo akivaizdoje.

„Vidinis gyvenimas,“ mūsų Tėvas
mokė, „nėra apie jausmus. Kai aiškiai
matome, kad verta pasiaukoti diena
po dienos, mėnesį po mėnesio, metus
po metų, visą mūsų gyvenimą, dėl
Meilės, kuri mūsų laukia danguje:
kiek daug šviesos gauname! Turime
kaupti visą šią šviesą, mano vaikai.
Turime savo sielose padaryti talpą,
skirtą pagauti visas šias malones iš
Dievo: mūsų pasiaukojimo
skaidrumą, šviesą, džiaugsmą.
Tuomet, kai ateina naktis, tamsūs ir
pikti išbandymai, galime pasisemti iš
švari Dievo malonės vandenų. Nors
šiame momente būčiau aklas, galiu
matyti; nors būčiau sausas, esu



numalšintas vandens, trykštančio iš
Kristaus Širdies iki amžinojo
gyvenimo. Tuomet, mano vaikai,
atkakliai laimėsime šią kovą.“

Ir tuomet gebėsime pagelbėti kitiems
žmonėms, kad jie taip pat galėtų
saugiai keliauti per tikėjimo kelius.
Nes „tikėjimas ne tik žvelgia į Jėzų,
bet mato dalykus kaip Jėzus juos
mato, jo paties akimis: tai yra
dalyvavimas jo matymo būde.“ Mūsų
Viešpaties žvilgsnis krenta ant
kiekvieno žmogaus atskirai ir ant
žmonijos. Jis atėjo į šį mūsų pasaulį
dėl kiekvieno ir dėl visų, ir dėl
kiekvieno ir dėl visų jis tęsia savo
išganymo darbą. Mūsų misija yra
atvesti į santykį su Jėzumi visus
žmones, kuriuos sutinkame
gyvenimo kelyje, pradedant
arčiausiai esančiais. Tai yra taip, kaip
pirmieji krikščionys elgėsi,
atversdami pagonišką pasaulį.



Ankstyvame apmąstyme, šv.
Chosemarija kalbėjo apie mūsų
pirmųjų tikėjimo brolių ir seserų
pavyzdį: „Neišsilavinę žmonės,
žinantys, kad susidurs su kankinyste
ir žiauria mirtimi. Nepaisant to, jie
priima savo kaip Kristaus
bendradarbių vaidmenį pasaulio
atpirkime ir imasi nuversti pagonybę
ir skleisti Kristaus liniją per pasaulį.
Labai greitai prie jų prisijungs
ankstesnis jų persekiotojas, Saulius,
kuris ankščiau spyriodavosi prieš
akstiną (Apd 26,14) ir kuris dabar
palydi juos pamokslaujant ir jų
šlovingame kankinystės žygyje, kai
savo pralietu krauju žymėjo savo
skelbiamą tikėjimą. Jie visi savo
tyrumu ėmėsi išvalyti drumzlinus ir
nešvarius pagonybės vandenis.
Praktikuodami savo mažas dorybes,
jie siekė įveikti savo kuklumu ir
padorumu visuomenės polinkį į
malonumą. . . Jie pasiekia pačią
senovės pasaulio širdį: Romą. Bet ką
jie ten galėjo padaryti? Istorija duoda



mums atsakymą: imperatoriaus
valdžia nuversta ir šiandien, po
dviejų tūkstančių metų, Petras vis
dar yra Romos Vyskupas.“

Šiandien, taip pat, naujosios
evangelizacijos iššūkių akivaizdoje,
turime išlaikyti tą pačią užsidegusią
viltį. Non est abbreviata manus
Domini, Viešpaties ranka nėra
sutrumpėjusi. Bet tikintys vyrai ir
moterys turi atnaujinti stebuklus,
kuriuos Šventasis Raštas nupasakoja.
Prieš kelias dienas, Popiežius išleido
apaštališką paraginimą Evangelii
Gaudium, su išvadomis iš eilinės
Vyskupų Sinodo asamblėjos,
ypatingai apie naująją
evangelizaciją. Raginu jus susipažinti
su šiuo tekstu, kuris siūlo naujas
įžvalgas, suteikiančias didesnį
postūmį šiam didžiam siekiui.

Nenoriu pamiršti, kad ateinanti
gruodžio 12-oji, mūsų Gvadalupės
Mergelės šventė, yra dar viena



dieviškojo posakio sukaktis: 1931
metais, didelių kliūčių ir
pasipriešinimo Dievo Darbo plėtrai
metu, Šv. Chosemarija išgirdo, tarsi
tai nuskambėtų jo sielos gelmėse,
šiuos Šv. Rašto žodžius: inter medium
montium pertransibunt aquae,
malonės vandenys tekės per kalnus,
įveikdami kiekvieną kliūtį, viską, kas
prieštarauja Dievo karalystei
Bažnyčios ir žmonijos sielose ir
gyvenime. Ir štai pergalė, nugalinti
pasaulį: mūsų tikėjimas. Tokiu būdų,
ir mes prisidėsime prie mūsų Tėvo
troškimas išsipildymo: regnare
Christum volumus! Norime, kad
Kristus viešpatautų.

Tai žodžiai, kuriuos dažnai buvo
galima išgirti iš jo lūpų ir skaityti jo
ranka parašytuose raštuose, ypač
Opus Dei įsteigimo ir veiklos
pradiniais metais. Šiandien
prasideda Advento laikas,
pasiruošimo mūsų Viešpaties
gimimui savaitės. Šios dienos gali



būti gera proga – dar kartą žavėtis
mūsų Dievo Tėvo gerumu ir
gailestingumu, kuris atsiuntė savo
Sūnų į pasaulį tam, kad atnaujintų
mūsų troškimus būti atviriems
kiekvieną akimirką Dievo šviesai ir
žodžiams, ypač mūsų Šv. Rašto
skaityme ir apmąstyme.

Vartai į šias šventes yra Mergelės
Marijos Nekaltojo prasidėjimo
šventė: tikėjimo mokytojos, mūsų
vilties ir nuostabaus pavyzdžio kaip
mylėti Dievą ir artimą dėl Dievo, visa
širdimi, protu ir jausmais pilnai
panirus jame. Pasistenkime atidžiai
besiruošdami šiai iškilmei, dabar taip
arti, kreipdamiesi su didžia meile į
mūsų Motiną Danguje.

Mūsų maldoje gausiai skirkime
vietos maldai už Bažnyčią ir
Popiežių, už jo bendradarbius, už
mano intencijas, už visus mūsų laikų
dvasinius ir materialinius moterų ir
vyrų poreikius. Niekuomet nelikime



abejingi (ačiū Dievui, esu tikras, kad
tai neatsitinka) matydami
materialines ir dvasines problemas –
tam tikrais atvejais tikras tragedijas –
kurios paveikia tiek daug žmonių
visame pasaulyje.

Keletas sukakčių vyks šį mėnesį; tarp
kurių, 1953 m. Mūsų Mergelės Romos
kolegijos įkūrimas. Dėkokime Dievui
už visus svarbius įvykius Dievo
Darbo istorijoje.

Su meile, laiminu jus,

Jūsų Tėvas,

+Javier

2013 m. gruodžio 1 d., Roma

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2013-m-
gruodis/ (2026-02-06)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2013-m-gruodis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2013-m-gruodis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2013-m-gruodis/

	Prelato laiškas (2013 m. gruodis)

