
opusdei.org

Prelato laiškas (2012
m. lapkritis)

Mons. Javier Echevarría
Tikėjimo metų proga pradeda
ciklą laiškų, kuriuose rašys apie
tikėjimą ir analizuos Tikėjimo
išpažinimą. Lapkričio mėnesį
jis siūlo galvoti apie Dievą kaip
Kūrėją ir Tėvą.

2012-12-31

Mylimiausieji: tesaugo Viešpats
mano dukteris ir sūnus!

Bažnyčia, sekdama Petro įpėdinio
mokymu, trokšta, kad visi tikintieji



patvirtintume savo prieraišumą Jėzui
Kristui, kad kuo giliau apmąstytume
Dievo apreikštąsias tiesas, kad
atnaujintume kasdienį troškimą
džiaugsmingai eiti Jo parodytu keliu
ir tuo pačiu dar labiau stengtumės
apaštalaudami supažindinti su Juo
kitus žmones. Jau nuo dabar
dėkokime Švč.Trejybei už
neišsenkančias malones, kurios, esu
tikras, bus išlietos sieloms
ateinančiais mėnesiais. Taigi būtų
logiška, kad stengtumėmės tinkamai
atsakyti į šias Dangaus dovanas.

Siūlausi kiekvieną mėnesį šiek tiek
daugiau pakalbėti apie tam tikrus
mūsų, katalikų, tikėjimo aspektus,
kad kiekviena ir kiekvienas Dievo
akivaizdoje pagalvotumėte apie tai ir
pabandytumėte paieškoti praktinio
pritaikymo būdų. Kaip ir pataria
Šventasis Tėvas, stabtelkime ties
tikėjimo aspektais, įrašytais Credo.
Benediktas XVI klausia: „Kur
randame pagrindinę tikėjimo



formulę? Kur randame tiesas,
kurios mums buvo ištikimai
perduotos ir kurios yra mūsų
kasdienio gyvenimo šviesa?“ [1]
Popiežius pats ir atsako į šį klausimą:
„Credo, Tikėjimo išpažinime arba
Tikėjimo simbolyje mes esame
susieti su tikru Jėzaus Kristaus
asmens ir istorijos faktu. Tuomet
tampa aišku, ką tautų apaštalas
sakė Korinto krikščionims:
„Pirmiausia aš jums perdaviau, ką
esu gavęs (...) (1 Kor 15, 3-4)”[2].

Kitų tikėjimo metų, paskelbtų 1967
m. Pauliaus VI, proga šv. Chosėmarija
taip pat mus kvietė gilintis į Credo
turinį. Kaskart atnaujinkime savo
pasiryžimą klausyti šio patarimo.
Dar kartą priminęs, kad Opus Dei
mes „visada ir visur tapatinamės
su Bažnyčia, su Kristaus Bažnyčia,
mūsų Motina“ [3], jis pridėjo: „dėl
to noriu, kad dabar visi kartu
trumpai ir glaustai prisimintume
fundamentalias šventojo



Bažnyčios Credotiesas, kurias jai
saugoti patikėjo jai apsireiškęs
Dievas.“ [4]. Visada prašau, tačiau
ypač pabrėžiu šiais metais, kad
privalome daugiau apaštalauti
mokydami Bažnyčios mokymą.
Kasdien vis aiškiau, kad tai labai
svarbu, nes matome, kiek daug
žmonių save laiko krikščionimis,
netgi katalikais, tačiau nėra
pasirengę racionaliai paaiškinti savo
tikėjimą tiems, kurių Evangelija dar
nepasiekė arba tiems, kurie
nepakankamai pažįsta tiesas,
perduotas apaštalų ir kurių Bažnyčia
labai ištikimai laikosi.

Benediktas XVI išreiškė savo viltį,
kad šie metai visiems padėtų 
„gilintis į pagrindines mūsų
tikėjimo tiesas, susijusias su Dievu,
žmogumi, Bažnyčia, visa socialine
ir kosmine tikrove, apmąstant ir
medituojant Credo tikėjimo
teiginius. Norėčiau, kad būtų
aišku, jog šie teiginiai, arba



tikėjimo tiesos (fides quæ),
tiesiogiai susijusios su mūsų
kasdienybe ir reikalauja
egzitencinio atsivertimo, kuris
leidžia atnaujinti tikėjimą į Dievą
(fides qua). Pažinti Dievą, sutikti Jį,
gilintis į Jo veidą – visa tai yra
būtina mūsų gyvenimui kadangi Jis
ateina į gilią žmogaus
dinamiškumą“ [5].

Egzistuoja du neatskiriami dalykai: į
tikėjimo tiesas gilintis protu bei
stengtis tai daryti su valia, kad mūsų
veiksmai, net ir patys mažiausi bei
kiekvieno situacijoje atsirandančios
pareigos būtų jomis persmelktos.
Kaip rašė mūsų steigėjas, „ir
malonės šviesos palytėjimui ir to,
kuo reikia tikėti, paaiškinimui iš
išorės reikia paklusti tai priimant
aukščiausiu ir išlaisvinančiu
laisvės aktu. Mažai ko vertas
paklusnumas Šv. Dvasios
intymiam veikimui sieloje, kai tuo
tarpu protestuojama prieš išorinį



autoritetingą tikėjimo mokymo
pasireiškimą“ [6].

Pasekmė aiški: privalome norėti ir
stengtis daugiau ir geriau pažinti
Kristaus mokymą bei skleisti ją
kitiems žmonėms. Pasieksime tai su
Dievo pagalba atidžiai apmąstydami
tikėjimo išpažinimą. Neužtenka
teorinio pažinimo, tačiau reikia 
„atrasti gilų ryšį tarp tiesų, kurias
išpažįstame Credo ir mūsų
kasdienybės, idant šios tiesos
visada būtų, kaip jau ir buvo,
šviesa mūsų žingsniams, vanduo,
atgaivinantis per sausras, kurios
užklumpa kelyje, gyvenimas, kuris
nugali šiuolaikinio gyvenimo
dykumose. Tikėjimo simbolyje
įrėžta visa krikščioniška moralė,
kuri čia atranda savo pagrindą ir
pateisinimą.“[7] Su tikėjimu
melskimės bei apmąstykime šį
tikėjimo išpažinimą, prašydami
Parakleto šviesos, kad brangintume
ir geriau priimtume šias tiesas.



Dėl to savo apaštaliniuose
pokalbiuose bei kalbėdami apie
krikščionišką mokymą su tais, kurie
prisiartina prie Prelatūros
apaštalinio darbo, nesiliaukime
skatinti studijuoti ir peržvelgti
Katalikų Bažnyčios Katekizmą ar jo
kompendiumą. Taip pat ir mes,
kunigai, turime atkakliai gilintis į
šiuos dokumentus savo meditacijose
ir pokalbiuose. Šitaip visi
pabandysime į savo kasdienę
egzistenciją įdiegti punktus, kuriuos
atrandame Katekizme. Man atmintin
daugybę kartų ateina, kaip šv.
Chosėmarija dažnai skaitė šv. Pijaus
V (dabartinis katekizmas dar
neegzitavo) bei šv. Pijaus X
katekizmą, ir rekomenduodavo
daryti tai tiems, su kuriais
kalbėdavo.

„Tikiu į vieną Dievą, Visagalį Tėvą,
dangaus ir žemės, regimosios ir
neregimosios visatos Kūrėją.”[8]
Pirmasis Credo teiginys išreiškia



Bažnyčios tikėjimą į vieną Dievą,
kūrėją ir visa ko saugotoją, kuris
valdo visą visątą ir ypač žmones su
savo apvaizda. Išties „jei
pažvelgtume šviesiomis akimis,
viskas tiesiog šaukia apie šį Dievą
ir mūsų Kūrėją. Mūsų Viešpats
apdovanojo Petrą už jo tikėjimą ir
padarė jį Bažnyčios galva. (žr. Mt
16, 13-19). Jis taip pat apdovanos
tikinčius krikščionis nauja šviesa:
išties pažinioji Dievo pusė
reiškiasi tarp jų, tarp tikinčiųjų,
nes Dievas tai paskelbė, o nuo pat
pasaulio sukūrimo, Dievo
nepažinioji pusė, Jo amžina galybė
ir Jo dievystė pažįstami per Jo
kūrinius. (žr. Rom1, 20)“ [9] Siūlau
Jums, kaip jau rašiau, skaityti Credo
su atnaujintu tikėjimu, kad
skelbtumėte jį su džiaugsmu ir kad
guostumėtės tomis tiesomis, tokiomis
būtinomis krikščionims.

Visi žinome, kad dėl pirmosios
nuodėmės žmogaus prigimtis buvo



giliai sužeista ir dėl to žmonėms
pasidarė sunku aiškiai ir be klaidų,
vien tik su prigimtinio proto jėgomis
pažinti tikrąjį vienintelį Dievą [10].
Štai dėl to Dievas su savo begaliniu
gerumu ir gailestingumu apreiškė
pats save per visą Senojo Testamento
istoriją, kol kartu su Jėzaus Kristaus
atėjimu dieviškasis apreiškimas buvo
pabaigtas. Atsiųsdamas įsikūnijusį
savo Sūnų, Jis aiškiai parodė ne tik
tiesas, kurių pažinimą apakino
gimtoji nuodėmė, bet ir savo paties
dieviško gyvenimo intymumą.
Būdami vienos dieviškos prigimties,
nuo amžinybės egzistuoja trys
skirtingi asmenys: Tėvas, Sūnus ir
Šventoji Dvasia. Jie neatskiriamai
suvienyti vienoje nuostabioje ir
neišreiškiamoje meilės bendrystėje.
„Švenčiausiosios Trejybės paslaptis
yra centrinė krikščioniško tikėjimo ir
gyvenimo paslaptis. Tai Dievo paties
savyje slėpinys. Tai visų kitų tikėjimo
slėpinių šaltinis, juos apšviečianti
šviesa.”[11] „Tai tikėjimo paslaptis



griežtąja prasme, viena iš „Dieve
paslėptų“ paslapčių, kurių
nepažintume, jei nebūtų buvusios
apreikštos (Vatikano I Susirinkimas:
DS 3015)“[12].

Jo intymumo apreiškimas, leidžiantis
mums per malonę dalyvauti šiame
lobyje, yra pati brangiausia dovana,
kurią Viešpats galėjo mums suteikti.
Tai visiškai nemokama dovana, Jo
išskirtinio gerumo vaisius. Tuomet
galime suprasti mūsų steigėjo
rekomendaciją:„Credoturime
melstis visada su adoracijos
dvasia, kontempliatyvia meile ir
garbinimu“ [13].

Prašau šv. Chosėmarijos užtarimo,
kad stengtumėmės tarti žodį credo,
tikiu, su tuo šventu užsidegimu, su
kuriuo jis jį kartodavo daugybę kartų
per dieną. Taip pat jis mums
patardavo: „Mokykis šlovinti Tėvą
ir Sūnų, ir Šventąją Dvasią.
Mokykis jausti ypatingą



pamaldumą Švenčiausiajai
Trejybei: tikiu Dievą Tėvą, tikiu
Dievą Sūnų, tikiu Dievą Šventąją
Dvasią; pasitikiu Dievu Tėvu,
pasitikiu Dievu Sūnumi, pasitikiu
Dievu Šventąja Dvasia; myliu
Dievą Tėvą, myliu Dievą Sūnų,
myliu Dievą Šventąją Dvasią.
Tikiu, pasitikiu ir myliu
Švenčiausiąją Trejybę.” [14] Ir tęsė: 
„Šis pamaldumas būtinas kaip
antgamtinės sielos pratybos,
pasireiškiančios širdies aktais,
nors ne visada virsta žodžiais.”
[15] Ar klausome šių patarimų? Ar
norime tikėti taip, kaip Dievas to iš
mūsų tikisi? Ar jaučiamės saugūs,
nes tikime į visagalį ir amžiną Dievą?

Primasis Credo punktas yra tvirta
uola, ant kurios statomas
krikščioniškas tikėjimas ir elgesys.
Kaip sakė Benediktas XVI Tikėjimo
metų inauguracijos išvakarėse, 
„todėl turime išmokti pačią
paprasčiausią ir pagrindinę



Susirinkimo pamoką: krikščionybė
savo esmėje egzistuoja kaip
tikėjimas į Dievą, kuris yra
trejybinė Meilė, ir kaip asmeninis
bei bendruomeninis susitikimas su
Kristumi, kuris orientuoja mūsų
gyvenimą. Visa kita išplaukia iš to.
(...). Susirinkimas mums primena,
kad Bažnyčia, visuose savo
nariuose turi užduotį, įpareigojimą
perduoti gelbstintį Dievo meilės
žodį, kad būtų išgirstas ir priimtas
dieviškasis kvietimas, savyje
turintis mūsų amžiną palaimą.
“[16]

Iš to seka, jog yra būtina vis labiau
gilintis į pirmąjį Credo punktą: Tikiu
Dievą Tėvą! Šis pirmasis teiginys yra
ir pats svarbiausias. Visas Tikėjimo
simbolis kalba apie Dievą ir jei
kalbama apie žmogų, gyvenantį
pasaulyje, kalbama ir apie jo santykį
su Dievu. Visi kiti šio išpažinimo
punktai priklauso nuo pirmojo, nes
mus verčia geriau pažinti Dievą tokį,



koks jis palaipsniui apsireiškė
žmonėms. Taigi, kai turime kai ką
tokio fundamentalaus, negalime
leisti jokiam nuovargiui pakartoti tai
ir kitiems. Kaip jums jau priminiau
šio laiško pradžioje, šiai užduočiai
įgyvendinti mums nepritruks Dievo
pagalbos.

Lapkričio mėnesį liturgija mus
kviečia ypač prisiminti amžinąsias
tiesas. Kartu su šv. Chosėmarija
kartoju jums: „Negalime pamesti iš
akių šio kilnaus mums duoto
tikslo. Kokia gi žmogui nauda,
jeigu jis laimėtų visą pasaulį, o
pakenktų savo gyvybei?! Arba kuo
žmogus galėtų išsipirkti savo
gyvybę? (Mt 16, 26). Mūsų
vienintelis tikslas yra galutinis
tikslas, kuris būdamas
antgamtinis apima, patobulina ir
pakelia mūsų prigimtinį tikslą, nes
malonė nulemia, apima, gydo,
pakelia ir išaukština prigimtį.“
[17]



Įtikėkime, kad gyvendami Credo,
integruodami jį į visą mūsų
egzistenciją padės mums geriau
suprasti ir labiau mylėti mūsų
nuostabį priklausomybę nuo Dievo,
mėgautis nepalyginamu džiaugsmu
būti ir laikyti save vienu iš Jo vaikų.
Katalikų Bažnyčios Katekizmas
mums primena, kad tikėjimas mūsų
gyvenimui atneša neįtikėtinas
pasekmės. Tai mus skatina, visų
pirma, šlovinant Jį pripažinti Dievo
didingumą ir galybę, nuolat dėkoti
Jam už dovanas, vertinti tikrąjį visų
vyrų ir moterų orumą, nes jie yra
sukurti pagal Dievo paveikslą ir
panašumą. Taip pat tai mus skatina
teisingai naudoti visa, ką Viešpats
mums sukūrė ir leidžia naudotis,
pasitikėti Juo visose aplinkybėse,
ypač sudėtingose.[18]

Prieš baigdamas laišką siūlau Jums
daugiau melstis už neseniai
pasibaigusį Vyskupų sinodo
susirinkimą dėl Naujosios



Evangelizacijos. Vilkimės, kad
visame pasaulyje, nuo vieno iki kito
ašigalio, pasijaus Parakleto
dvelksmas, kuris išjudins tikinčiųjų
širdis aktyviai dirbti šiame tikėjimo
pavasaryje, kurį Popiežius taip
atkakliai skatina.

Ypač melskite už jūsų brolius, kurie
lapkričio 3 d. Šv. Eugenijaus
Bazilikoje bus įšventinti į diakonus.
Padvigubinkime savo dėkojimą Šv.
Dvasiai lapkričio 28 d., nes tada
sukaks trisdešimt metų, kai Opus Dei
tapo asmenine Prelatūra. Kiek daug
dvasinių vaisių nuo tada atsirado.
Kaip ir rašė brangiausiasis kunigas
Alvaro, išsipildant ypatingai mūsų
Tėvo intencijai Opus Dei pasieks
daugybė palaiminimų: ómnia bona
páriter cum illa! [19]

Savo padėką Dangui perduokime per
Švč. Mergelės Marijos rankas, taip
pat kreipdamiesi į pirmąjį šv.
Chosėmarijos įpėdinį, kuris labai



daug meldėsi, kentėjo ir dirbo, kad
užduotis, kurią jam patikėjo mūsų
steigėjas, būtų atlikta. Būdas, kaip
galima konkrečiau dėkoti, yra
prieinamas kiekvienai ir kiekvienam:
tai stipri ištikimybė Dievui, kasdien
vėl ir vėl stengiantis Jį dar labiau
pažinti.

Su meile jus laimina

jūsų Tėvas

+ Javier

2012 m. lapkričio 1 d. Roma.

[1] Benediktas XVI, Bendrosios
audiencijos kalba, 17-X-2012.

[2] Ten pat.

[3] Šv. Chosėmarija, Laiškas 19-
III-1967, n. 5.

[4] Ten pat.



[5] Benediktas XVI, Bendrosios
audiencijos kalba, 17-X-2012.

[6] Šv. Chosėmarija, Laiškas 19-
III-1967, n. 42.

[7] Benediktas XVI, Bendrosios
audiencijos kalba, 17-X-2012.

[8] Romos mišiolas, Credo (Nikėjos-
Konstantinopolio simbolis).

[9] Šv. Chosėmarija, Laiškas 19-
III-1967, n. 55.

[10] Pgl. Katalikų Bažnyčios
Katekizmas, nn. 36-38.

[11] Katalikų Bažnyčios Katekizmas,
n. 234.

[12] Ten pat., n. 237.

[13] Šv. Chosėmarija, Laiškas19-
III-1967, n. 55.

[14] Šv. Chosėmarija, Kalvė, n. 296.



[15] Ten pat.

[16] Benediktas XVI, Bendrosios
audiencijos kalba, 10-X-2012.

[17] Šv. Chosėmarija, Laiškas 19-
III-1967, n. 59.

[18] Pgl. Katalikų Bažnyčios
Katekizmas, nn. 222-227.

[19] Sb 7, 11. Pgl. Laiškas, 28-XI-1982,
n. 4 (Šeimos laiškai, t. II, n. 313).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2012-m-
lapkritis/ (2026-01-16)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2012-m-lapkritis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2012-m-lapkritis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2012-m-lapkritis/

	Prelato laiškas (2012 m. lapkritis)

