
opusdei.org

Prelato laiškas (2012
m. gruodis)

Mons. Javier Echevarría
Tikėjimo metų proga tęsia
Credo komentarų ciklą. Šiame
laiške jis komentuoja žodžius:
„Tikiu į vieną Viešpatį Jėzų
Kristų, vienatinį Dievo sūnų,
prieš visus amžius gimusį iš
Tėvo…”.

2012-12-27

Mylimiausieji: tesaugo Viešpats
mano dukteris ir sūnus!



Savo kelionės į Andoros
kunigaikštystę išvakarės, palikau šį
laišką, kad gautumėte jį gruodžio 1 d.
Atvykau čia pakviestas arkivyskupo
dalyvauti Šv. Chosėmarijos atvykimo
į šią šalį metinių minėjime, kai prieš
75 m. jis padedant Dievui išsivadavo
iš liūdnos religinio persekiojimo
dalios per Ispanijos pilietinį karą. Jis
atvyko į Sant Julià de Loria, pirmąją
gyvenvietę Andoros žemėje, 1937 m.
gruodžio 2 d. rytą. Ten su savo
palyda jis aplankė Švč. Sakramentą
kaimo bažnyčioje (negalėjo švęsti
Mišių, nes liturginės normos tais
laikais įpareigojo pasninkauti nuo
prieš tai buvusios dienos
vidurnakčio). Taigi tik kitą dieną,
gruodžio 3-iąją, jis aukojo Šv. Auką su
kunigiškais drabužiais, kurių nebuvo
apsivilkęs daugybę mėnesių. Šios
pirmosios Mišios Andoroje buvo
aukojamos netoli sostinės esančioje
Les Escaldes gyvenvietės, kur jie
apsistojo, bažnyčioje. 



Noriu pradėti laišką su šiais
prisiminimais, kad dėkotume Dievui,
jog tais sunkiais mėnesiais su Švč.
Mergelės Marijos užtarimu, Jis
globojo Šv. Chosėmariją savo
ypatinga apvaizda. Sekime ir mes
mūsų steigėjo ištikimybės pavyzdžiu,
visada, ypač sunkiomis
aplinkybėmis, su visišku pasitikėjimu
atsiduodami į Dievo rankas. Gerą
pavyzdį mums paliko ir tie pirmieji,
kurie iš didelio tikėjimo Dievu ir Šv.
Chosėmarija prisijungė prie Opus Dei
trisdešimtaisiais, kai Darbas jau
veikė, bet neturėjo nieko, išskyrus
mūsų Tėvo tikėjimą. O kad ir mes
būtume tokie ištikimi įrankiai.

Praėjusį mėnesį kviečiau jus
apmąstyti pirmąjį Credo teiginį, viso
mūsų tikėjimo pagrindą. „Tikime į
vieną Dievą: Tėvą, Sūnų ir Šv. Dvasią,
kūrėją visų matomų dalykų, kaip šis
pasaulis, kuriame praleidžiame savo
trumpą gyvenimą, ir nematomų –
kaip grynos dvasios, kurias



vadiname angelais. Taip pat ir
žmogaus, jo nemirtingos dvasinės
sielos kūrėją.“[1] Šitaip Paulius VI
pradėjo savo Dievo tautos tikėjimo
išpažinimą (1968), pabaigdamas
tikėjimo metus, kurie buvo paskelbti
minint XIX šimtmečių šventųjų
apaštalų Petrą ir Paulių
nukankinimo metines.

Suvokdama neišsemiamą lobį,
slypintį apreiškime ir nuolat
gaivinamą dieviškojo Parakleto,
Bažnyčia visados gilinosi į Švč.
Trejybės paslaptį. Šventųjų
(Bažnyčios Tėvų ir Mokytojų)
pastangų dėka Bažnyčia gali kažkiek
apšviesti šią didelę mūsų tikėjimo
paslaptį, prieš kurią, kaip sakydavo
mūsų Tėvas, kasdien apstulbstame,
kai tik ieškome artimesnio
bendravimo su trimis dieviškaisiais
asmenimis.

„Dievą išpažįstame vieną, bet ne
vienasmenį.“ [2], sako labai senas



Tikėjimo išpažinimo simbolis.
Komentuodamas tai Katalikų
Bažnyčios Katekizmas aiškina, kad
taip yra todėl, kad „Tėvas“, „Sūnus“,
„Šventoji Dvasia“ nėra paprasti
vardai, pažymintys tam tikrą
dieviškojo buvimo būdą, nes jie
realiai tarpusavyje skiriasi: Ir Sūnus
nėra Tėvas, ir Tėvas nėra Sūnus, ir
Šventoji Dvasia nėra nei Tėvas, nei
Sūnus.“ [3] Neįsivaizduojate, kokį
džiaugsmą jautė mūsų steigėjas
Marselyje matydamas viename
piešinyje nuorodą į Švč. Trejybę ant
nugludinto akmens, kurį panoro
pakabinti Prelatūros bažnyčios
kriptoje.

Dabar tęsiu antrojo Tikėjimo
simbolio aiškinimą. „Tikiu į vieną
Viešpatį Jėzų Kristų, vienatinį Dievo
Sūnų, prieš visus amžius gimusį iš
Tėvo: Dievą iš Dievo, šviesą iš šviesos,
tikrą Dievą iš tikro Dievo, gimusį, bet
nesukurtą, esantį vienos prigimties su
Tėvu; per jį visa yra padaryta." [4]



„Dievas, pažindamas save patį,
pradeda Žodį, Sūnų, kuris yra Dievas
kaip ir Tėvas. Šiame gimime Dievas
yra tuo pačiu ir Tėvas, gimdantis
Sūnų, ir Sūnus, gimstantis
aukščiausioje dieviškumo tapatybėje,
kuri nėra „dievų” daugetas. Žodis yra
Sūnus, esantis vienos prigimties su
Tėvu ir kartu su Juo Jis yra vienas
Senojo ir Naujojo Testamento
Dievas.” [5] Kol kas nesustosiu prie
Šventosios Dvasios asmens, esančio
vienovėje su Tėvu ir Sūnumi.

Išties neįmanoma nušviesti tas
tamsumas, su kuriomis susiduria
mūsų protas, kai galvojame apie Tą, 
„kuris gyvena neprieinamoje
šviesoje”. [6] Nei žmonių, nei angelų,
nei jokios kitos būtybės protas
sugeba suprasti neišsemiamos
dieviškos esmės: „Jei supranti tai,
tuomet tai nėra Dievas”, sako gerai
žinomas aforizmas. Žinoma, mūsų
sielos, sukurtos Dievo ir Dievui, ir
trokšta geriau pažinti savo Kūrėją ir



Tėvą, kad galėtų Jį dar labiau mylėti
ir šlovinti. Jos nori regėti Švč. Trejybę
ir džiaugtis jos amžinu buvimu.

Ta proga, Benediktas XVI skatina
mus, tikinčiuosius, niekada
nepasitenkinti tuo Dievo pažinimu,
kurį jau pasiekėme. „Pats
tikriausias džiaugsmas — pasakė jis
neseniai vykusioje audiencijoje —
išlaisvina mumyse šventą
nerimastingumą, kuris skatina
mus būti dar reiklesnius, norėti
didesnio, gilesnio gėrio, ir
kiekvieną kartą vis aiškiau
pastebėti, kad nė vienas baigtinis
dalykas negali nuraminti mūsų
širdies. Šitaip išmoksime
nusiginkluoti ir palinkti prie to
gėrio, kurio negalime sukurti ar
pasiimti savo jėgomis, išmoksime
neleisti sau nuliūsti dėl nuovargio
ar kliūčių, kylančių dėl mūsų
nuodėmės.” [7]



Šv. Irenėjus iš Lijono, vienas iš
pirmųjų Tėvų, kurie iš visų jėgų
gilinosi į Švč. Trejybės kuriančio
veiksmo paslaptį, paaiškino, kad 
„egzistuoja tik vienas Dievas (...):
tai Tėvas, Dievas, Kūrėjas,
Autorius ir Tvarkytojas. Jis padarė
visa pats iš savęs, tai yra, per savo
Žodį ir savo Išmintį, per Sūnų ir
Dvasią” [8]. Ir naudodamas grafinę
metaforą (jau žinome, kad dieviškieji
asmenys yra visiškai lygūs), jis
pridėjo, kad Sūnus ir Parakletas yra
kaip kuriančiojo Tėvo rankos.
Katalikų Bažnyčios Katekizmas šį
teiginį komentuoja taip: „Kūrimas
yra bendras Švč. Trejybės
darbas" [9]. Šioje absoliučioje
veiksmo vienovėje kuriantysis
veiksmas priskiriamas kiekvienam
dieviškajam Asmeniui pagal
kiekvieno išskirtinumą.

Mano dukros ir sūnūs, su giliu
garbinimu maldoje apmąstykime šias
didžias tiesas. Ir jus skatinu prašyti



Dievą, kaip patarė Šv.Chosėmarija,
jaučiant poreikį bendrauti su
kiekvienu Dieviškuoju Asmeniu
atskirai. 

„Pradžioje buvo Žodis, Tas Žodis buvo
pas Dievą, ir Žodis buvo Dievas (…).
Visa per jį atsirado ir be jo neatsirado
nieko, kas tik yra atsiradę.” [10].
Dieve Sūnuje, su Tėvu ir Šv. Dvasia,
Jo visagalybėje, išmintyje ir
vienatinio Viešpaties meilėje slypi
visų dvasinių bei materialinių
kūrinių, ypač moterų ir vyrų, pradžia
ir galutinis tikslas.

Dievo gerumas toks didis, kad Jis
panoro sukurti mūsų protėvius pagal
savo paveikslą ir panašumą.[11] Jis
paliko juose ir jų ainiuose gilią žymę,
dalyvavimą nesukurtoje Išmintyje,
kuri ir yra Žodis, jų sielose
įspausdamas protą ir laisvą valią,.
Žinoma, daugybė žmonių to nežino,
ignoruoja arba nustumia į šalį,
siekdami į visa ko centrą iškelti



žmogų. Kaip kentėjo mūsų Tėvas dėl
tokios varganos kai kurių žmonių
vizijos! Štai taip jis, pavyzdžiui,
komentavo viename susirinkime,
kuris įvyko 1973 m. pradžioje, balsu
melsdamasis: ,,Kai kurie nori
antropocentrinės, o ne
teocentrinės Bažnyčios. Tai
absurdas. Visa sukurta Dievo ir
Dievui: ómnia per ipsum facta
sunt, et sine ipso factum est nihil,
quod factum est (Jn 1, 3). Yra baisi
klaida padaryti žmogų visa ko
ašimi. Neverta dirbti tik žmogui.
Turime dirbti žmogui, bet iš meilės
Dievui. Kitaip nieko naudinga
nepadaroma ir negalima
ištverti."[12]

Viešpats tikisi, kad mes, krikščionys,
Jį vėl pakelsime savo malda, auka ir
pašventintu darbu į visų žmogiškų
užsiėmimų viršūnę. Jis nori, kad
stengtumėmės padėti Jam karaliauti
pačiose širdžių gilumose ir jo
mokymu atgaivinti visuomenę ir jos



institucijas."Tam tikra dalimi nuo
mūsų priklauso — kartoju jums su
šv. Chosėmariją — kad daugybė
sielų jau nebėra tamsybėse, bet
vaikšto takais, vedančiais į
amžinąjį gyvenimą."[13]. Kaip
pamaldžiai melsdamiesi Preces
sakome Ad Trinitatem Beatissimam?
Kaip dėkojame Jai už jo nesibaigiantį
tobulumą? Kaip giliai mylime šią
centrinę tikėjimo, ir tuo pačiu mūsų
gyvenimo, tiesą? 

Rytoj prasideda Adventas, liturginis
laikas, kuris mus ruošia Viešpaties
gimimui. Pirmoji savaitė primena
apie tai, kas bus laikų pabaigoje, kai
Jėzus ateis savo šlovėje teisti žmonių
ir atsiimti savo karalystės. „Visad
budėkite melsdamiesi, kad galėtumėte
tvirtai stovėti priešais Žmogaus
Sūnų.”[14] Ir priduria: „Dangus ir
žemė praeis, o mano žodžiai
nepraeis.”[15] „Žinome, kad
Biblijoje Dievo Žodis yra sukūrimo
pradmuo: visi kūriniai pradedant



kosmoso dalimis - saule, mėnuliu,
dangaus skliautu- paklūsta Dievo
Žodžiui ir egzistuoja, nes buvo Jo
pašaukti. Ši kuriamoji Viešpaties
Žodžio galia sutelkta Jėzuje
Kristuje, per kurį Žodis tapo kūnu,
ir perteikiama per jo žmogiškus
žodžius, kurie yra tikrasis
„dangaus skliautas”, nukreipiantis
žmogaus mintis ir kelius
Žemėje.”[16] Taigi dažnai
apmąstykime Kristaus žodžius,
esančius Evangelijoje ir apskritai,
visame Naujajame Testamente.
Stenkimės iš šių apmąstymų gauti
naujos šviesos, kad galėtume ją
pritaikyti savo gyvenimuose.
Remdamasis mūsų Tėvo pavyzdžiu,
skatinu, kad visada stengtumėtės
savo maldos laiką paversti dialogu.
Viešpats mus mato, girdi ir yra su
mumis, su savo dukromis ir sūnumis.

Nepamirškime, kad nuo gruodžio 17
d. Bažnyčia akcentuoja pagrindines
priegiesmio frazes, kuriomis mus



ruošia didingam Viešpaties gimimui.
Pirmoji yra ši: „O Išmintie, išėjusi iš
Aukščiausiojo lūpų, kuri sieki nuo
krašto iki krašto, tvirtai ir maloniai
viską tvarkydama; ateik ir išmokyk
mus išmintingumo!“ [17] Tai karštas
kreipimasis į įsikūnijusį Žodį, kurio
gimimą iš Mergelės Marijos greit
minėsime. Kadangi „Išmintis, kuri
gimė Betliejuje, yra Dievo Išmintis
(...), tai yra, dieviškasis planas,
kuris ilgą laiką buvo paslėptas ir
kurį pats Dievas apreiškė
Išganymo istorijoje. Amžių
pilnatvei atėjus, ši Išmintis priėmė
žmogišką pavidalą, Jėzaus
pavidalą.“[18]

Su tikėjimu ruoškimės šiai didelei
šventei, kuri pagal tikrąją prasmę yra
džiaugsmo šventė. Švęskime ją su
visa žmonija. Švęskime ją su visais
Dievo Darbo tikinčiais. Eikime į šį
susitikimą tvirtai pasiryžę
kontempliuoti begalinį Jėzaus
Kristaus didingumą ir nuolankumą.



Dar viena Dievo meilės apraiška yra
tai, kad Jėzus priėmė mūsų prigimtį.
Nepavarkime žvelgti į Mariją ir
Juozapą, mūsų nuostabius maldos ir
Dievo meilės mokytojus. 

Žodis, kuris tapo kūnu yra amžinasis
Dievo žodis, kuris mums laimėjo
galimybę būti Jame Dievo vaikais: 
„Žiūrėkite, kokia meile apdovanojo
mus Tėvas: mes vadinamės Dievo
vaikai – ir esame!" [19] Šv.
Chosėmarija tai komentuoja: „Dievo
vaikai, broliai Žodžio, tapusio
kūnu; To, apie kurį buvo pasakyta:
„Jame buvo gyvybė, ir ta gyvybė
buvo žmonių šviesa.“ (Jn 1, 4).
Šviesos vaikai, šviesos broliai -
štai kas mes esame. Mes
džiaugiamės ta vienintele liepsna,
galinčia uždegti kitas kūniškas
širdis.”[20] Taigi gerai pasirenkime
šiam susitikimui su į žemę
ateinančiu Dievu. Šiomis dienomis
apsvarstykime, kaip mūsų
pasiryžimas pagerinti draugystę su



Jėzumi, gyvenimą su Jėzumi,
priklausymą Jėzui.

Praėjusio mėnesio viduryje keliavau į
Milaną, kur jau senokai buvau
laukiamas. Viešnagė truko tik vieną
savaitgalį, tačiau buvo labai
intensyvi, kadangi pasinaudojau
galimybe susitikti su dukromis ir
sūnumis iš Šiaurės Italijos ir su
daugybe žmonių, kurie lanko
Prelatūros ugdymo priemones.
Pasistengiau paskatinti juos giliai
gyventi šiuos Tikėjimo metus,
prašydamas gausios Dievo malonės,
kad trys teologinės dorybės dar
tvirčiau įaugtų į visų mūsų
gyvenimus bei protus ir taip Dievas
padarytų mus geresniais Dievo
vaikais.

Tikėjimo metai, Šv. Kalėdos: kokios
didelės progos dar daugiau rūpintis
apaštalavimu ir dar labiau
susivienyti su visa žmonija!



Nepaliauju prašyti, kad padėtumėte
man pasiekti intencijas, kurias
nešioju širdyje įsitikinęs, kad
privalome būti Bažnyčioje ir dėl
Bažnyčios kaip ácies ordináta [21],
taikos ir džiaugsmo tarnyboje
tarnautume sieloms. Švęskime
Mergelės Marijos Nekalto
prasidėjimo devyndienį tvirtai
įsikibę į Marijos ranką ir dėkodami
jai už jos šventą atsakymą.

Su meile jus laimina

jūsų Tėvas

+ Javier

Andorra, 2012 m. gruodžio 1 d.

[1] Paulius VI, Proféssio fídei, 30-
VI-1968.

[2] Fides Dámasi (DS 71). Tikėjimo
simbolis priskiriamas popiežiui Šv.
Damasui



[3] Katalikų Bažnyčios Katekizmas,
254 p.. Cituojamas Toledo XI
Susirinkimo tekstas, 675 m. (DS 530).

[4] Romos mišiolas, Nikėjos-
Konstantinopolio simbolis.

[5] Pal. Jonas Paulius II, Bendrosios
katechezės kalba, 6-XI-1985, Nr. 3.

[6] 1 Tm 6, 16.

[7] Benediktas XVI, Bendrosios
audiencijos kalba, 7-XI-2012.

[8] Šv. Irenėjus iš Liono, Prieš erezijas
2, 30, 9 (PG 7, 822).

[9] Katalikų Bažnyčios Katekizmas, p.
292; plg. Šv. Ireneo iš Liono, Prieš
erezijas 4, 20, 1 (PG 7, 1032).

[10] Jn 1, 1-3.

[11] Plg. Pr 1, 26.

[12] Šv. Chosėmarija, Šeimos
susirinkimo užrašai, 1-I-1973.



[13] Šv. Chosėmarija, Laiškas 11-
III-1940, n. 3.

[14] Romos Mišiolas, I-asis Advento
sekmadienis, Evangelija (C) (Lk 21,
36).

[15] Mk 13, 31.

[16] Benediktas XVI, Žodžiai per
Viešpaties Angelą, 18-XI-2012.

[17] Liturginės valandos, Gruodžio 17
d. pamaldos, Antífona ad Magníficat.

[18] Benediktas XVI, 17-XII-2009
Pamokslas per pamaldas

[19] 1 Jn 3, 1.

[20] Šv. Chosėmarija, Kristus eina pro
šalį, n. 66.

[21] Gg 6, 4.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2012-m-
gruodis/ (2026-01-16)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2012-m-gruodis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2012-m-gruodis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2012-m-gruodis/

	Prelato laiškas (2012 m. gruodis)

