
opusdei.org

Prelato laiškas (2011
sausio mėn.)

Atkartodamas Šventojo Tėvo
žodžius, pasakytus Naujųjų
metų proga, Opus Dei Prelatas
sausio mėnesio laiške kalba
apie laisvę, būtinybę „mylėti
Dievą ir vardan Jo visą
žmoniją“.

2011-08-22

Mylimiausieji, tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Nuo Kalėdų nakties liturgija
kiekvieną dieną mūsų lūpomis kalba



Psalmės žodžius: „O, giedokite
Viešpačiui naują giesmę, visa žeme,
giedok Viešpačiui! Giedokite
Viešpačiui, garbinkite jo vardą,
kasdien skelbkite jo išganymą!
Apsakykite tautoms jo garbę, – visoms
tautoms jo nuostabius darbus!“ [1].

Šio nuolatinio kvietimo džiaugtis
priežastis aiški: tai gimęs Dievo
Sūnus, kuris tapo žmogumi, būdamas
Dievas, kad atneštų mums tikrąją
laisvę. „Dievas Tėvas, atėjus amžių
pilnatvei, pasiuntė Savo Vienatinį
Sūnų, kuris Šventosios Dvasios
veikimu įsikūnijo Mergelės Marijos
iščiose, atkurti taikos, kad
išvaduotų žmogų iš nuodėmės,
adoptionem filiorum reciperemus,
„kad mes įgytume įvaikystę“ ( Gal 
4, 5) ir galėtume su Dievu užmegzti
glaudų ryšį: kad šitaip naujajam
žmogui, naujajai Dievo vaikų
kartai ( Rom 6, 4-5) būtų leista
išlaisvinti visą visatą nuo
netvarkos, iš naujo suvienyti viską



Kristuje ( Ef 1, 9-10), kuris viską
sutaikino su Dievu ( Kol 1, 20)“ [2].

Atpirkėjas, be visų kitų
nesuskaičiuojamų gėrybių, mums
suteikė ir didžią laisvės dovaną, kad
su meile tarnautume Dievui, įkvėpti
Šventosios Dvasios, kuri mus pavertė
„Dievo vaikais“ [3]. Mums tapus
Kristaus Mistinio Kūno nariais,
pasitraukė mūsų baimė, kuri mus
laikė prikausčiusi vergystėje. Kaip
primena šventasis Paulius, „Jūs esate
pašaukti laisvei! (...) Kristus mus
išvadavo, kad būtume laisvi. Tad
stovėkite tvirtai ir nesiduokite vėl
įkinkomi į vergystės jungą!“ [4].

Kalbėdamas apie Evangelijos žodžius
veritas liberabi vos , „tiesa padarys
jus laisvus“ [5], šv. Chosemarija rašė: 
„Kokia yra toji tiesa, kuri visą
mūsų gyvenimą ženklina laisvės
kelio pradžią ir pabaigą? Aš jums
trumpai ją nusakysiu, kupinas
džiaugsmo ir tikrumo, kurį teikia



ryšys tarp Dievo ir Jo kūrinių: mes
— Dievo rankų kūriniai, mes —
Švenčiausiosios Trejybės meilės
objektas, mes — tokio Tėvo vaikai!
Prašau savo Viešpatį, kad padėtų
tai įsisamoninti ir diena iš dienos
tuo gėrėtis: taip elgsimės kaip
laisvi žmonės. Nepamirškite — tas,
kuris nežino esąs Dievo vaikas,
nesuvokia didžiausios tiesos, ir jo
poelgiams trūksta savitvardos ir
stiprybės žmogaus, mylinčio
Viešpatį labiau už viską“ [6].
Cituoju tiek daug mūsų Tėvo
apmąstymų, nes jie – tarsi auksinės
monetos , kurias Viešpats įduoda
mums į rankas; pasiimkime visą jų
prasmę, kurią joms suteikė žmogus,
stengęsis puoselėti sekimą Jėzumi
Kristumi, tarnavimą Šventajai
Bažnyčiai ir sieloms. Taip, dar kartą
jus kviečiu: dažniau prisiminkite šį
lobį, kuris mus artimiau suvienys su
Dangaus meile.



Laisvė mylėti Dievą, o per Jį ir visą
žmoniją yra viena iš dieviškosios
įsūnystės pasekmių. Todėl turime ją
ginti, gerbti ir skatinti visais
egzistencijos lygmenimis. Tokia yra
Pasaulinės Taikos Dienos, minimos
šiandien, sausio pirmąją dieną, tema.
Savo žinioje Religijos laisvė – kelias į
taiką Benediktas XVI įtaigia žinia
kreipiasi į valdžios atstovus, į
dvasinius vadovus ir visus geros
valios vyrus ir moteris, ragindamas
skleisti ir ginti šį didelį turtą, būdingą
visiems sukurtiesiems pagal Dievo
atvaizdą, kuris kartu su gyvenimo
gėriu yra pats giliausias visų
žmogiškų teisių pamatas. „Iš tiesų, –
rašo Popiežius, – atsivėrimas tiesai
ir gėriui, atsivėrimas Dievui,
įsišaknijęs žmogiškoje prigimtyje,
kiekvienam suteikia orumo
pilnatvę ir yra tvirtos žmonių
tarpusavio pagarbos garantas. Tad
religijos laisvė turi būti suprasta
ne tik kaip prievartos nebuvimas,
bet visų pirma kaip sugebėjimas



sudėlioti savo apsisprendimus
pagal tiesą“ [7].

Prisimename, kaip karštai šv.
Chosemarija visą gyvenimą gynė
dievišką laisvės dovaną. Tas itin
ryšku jo atsakyme į vieno žurnalisto
klausimą. Mūsų Įkūrėjas sakė: „Nuo
pat įkūrimo Opus Dei nariai
niekad nieko nediskriminavo: jie
dirba ir gyvena su mumis, nes
kiekviename žmoguje mato sielą,
kurią reikia gerbti ir mylėti. Tai ne
vien žodžiai; Opus Dei yra pirmoji
katalikiška organizacija, kuri su
Šventojo Sosto leidimu priima
rėmėjus ne katalikus, krikščionis
ir ne tik juos. Aš visada gyniau
sąžinių laisvę. Nesuprantu
prievartos: ji man neatrodo
tinkama nei įtikinti, nei nugalėti;
klaidos įveikiamos malda, su
Dievo malone, apmąstymu;
niekada per jėgą, visada su meile“
[8].



Deja, pilietinė teisė gerbti Dievą ir
jam tarnauti pagal savo sąžinę
daugelyje šalių susiduria su dideliais
sunkumais. Nemažai kur, kaip su
skausmu apgailestauja Romos
Pontifikas, „krikščionys šiuo metu
yra daugiausiai persekiojimų dėl
tikėjimo patirianti religinė
bendruomenė“ [9]. Persekiojimas,
kaip neseniai vėl įsitikinome, veda į
kankinystę. „Kituose regionuose, –
tęsia Šventasis Tėvas, – randasi
tylesnės ir įmantresnės išankstinio
nusistatymo ir priešiškumo
tikintiesiems bei religiniams
simboliams išraiškos“ [10]. Taip
būna net tose tautose, kuriose
krikščionių yra dauguma, o
krikščionybės tradicija siekia ne
vieną amžių. Nė vienas garbingas
vyras ir moteris neturi likti abejingi
šiam valdžios piktnaudžiavimui. „Su
visu tuo negalima taikstytis, nes
čia yra Dievo ir žmogiško orumo
įžeidimas; be to, grėsmė saugumui
ir taikai, o tas trukdo tikrajam



visapusiam žmogaus vystymuisi“ [
11].

Negalvokite, kad tokios padėties, kaip
dabartinė, dar nėra buvę. Galbūt
šiais laikais ji pasireiškia plačiau bei
su naujais niuansais, dar ir todėl, kad
yra lengvesni ir greitesni
komunikacijos ryšiai, nors viešoji
nuomonė religiniam nepakantumui
ne visada skiria deramą dėmesį.
Tačiau istorijoje šis reiškinys nėra
naujas, kaip kad perspėjo pats Jėzus:
„Jei pasaulis jūsų nekenčia, tai
žinokite – jis manęs nekentė pirmiau
negu jūsų. Jei jūs būtumėte pasaulio,
jis mylėtų jus kaip savuosius.
Kadangi jūs – ne pasaulio, bet aš jus
iš pasaulio išskyriau, todėl jis jūsų
nekenčia. Atsiminkite mano žodžius,
kuriuos esu jums pasakęs: „Tarnas ne
didesnis už šeimininką!“ Jei persekiojo
mane, tai ir jus persekios; jeigu laikėsi
mano žodžio, laikysis ir jūsų“ [12].



Tas buvo paskelbta ir Senajame
Testamente. Dar kartą paklausykime
šv. Chosemarijos: „Prisiminkite
antrąją Psalmę: „Dėl ko niršta
gentys, kodėl tautos tuščiai
maištauja? Žemės karaliai
ruošiasi mūšiui ir valdovai išvien
tariasi prieš Viešpatį ir jo
pateptąjį“ ( Ps 1, 1-2). Matote?
Nieko naujo. Jie priešinosi Kristui
Jam dar negimus; priešinosi Jam
taikiai keliaujant Palestinos
keliais; persekiojo Jį anksčiau ir
dabar, puldami jo mistinio ir
tikrojo Kūno narius. Iš kur šitiek
neapykantos? Kam reikia gniaužti
naivų paprastumą? Iš kur šis
visuotinis kiekvienos sąžinės
laisvės slopinimas?“ [13] Šiuos
klausimus per daugelį amžių sau
kelia nesuskaičiuojama gausybė
žmonių. Atsakymą mums siūlo
Šventasis Raštas, ypač Apreiškimo
knygoje, kurioje turtinga įvaizdžių ir
simbolių kalba aprašomos Bažnyčios
kovos per visą jos istoriją iki



šlovingai pasirodo Jėzus Kristus ir
visam laikui užvaldo savo karalystę.

„Yra daug tokių, kurie nuolat
elgiasi neteisingai? – klausė Šv.
Chosemarija. – Taip, bet Viešpats
primygtinai kartoja: „Prašyk
manęs, ir padarysiu tautas tavo
valdomis, visus žemės pakraščius
tavo nuosavybe. Geležiniu skeptru
gali joms kirsti, kaip molinius
indus į šukes daužyti“ ( Ps 2, 8-9).
Šie didūs pažadai yra iš Dievo:
mes negalime jų nuslėpti. Ne veltui
Kristus yra pasaulio Atpirkėjas ir
karaliauja Dievo Tėvo dešinėje“
[14]. Savo žinioje Popiežius ragina
prisiminti maldą: „Kviečiu katalikus
melstis už savo tikėjimo brolius,
kurie kenčia prievartą ir
nepakantumą, ir su jais
susivienyti“ [15]. Kasdien
kreipkimės į Viešpatį, kupini tikro
tikėjimo ir pasitikėjimo, nuoširdžiai
melsdamiesi už tuos, kurie slapta ar
atvirai persekiojami dėl savo



religinių įsitikinimų. Raginu jus taip
elgtis remdamasis tais Viešpaties
žodžiais, kuriuos nuolat kartodavo
mūsų Tėvas ir kuriuos kasdien
kartojame mes, Opus Dei nariai: ut
omnes unum sint! [ 16]; kad visi būtų
viena su Dievo meile ir pagarba
tiems, kurie yra Dievo paveikslas.
Taip padėsime „kurti naują pasaulį,
kuriame visi galės laisvai skelbti
savo religiją ar tikėjimą ir atvirai
mylėti Dievą visa širdimi, visa siela
ir visu protu (plg. Mt 22, 37)“ [17].

Kad šis visuotinės brolybės siekis
neliktų vien tuščias troškimas,
stenkimės būti kuo supratingesni ir
subtilesni su kitais katalikais, su
kiekvienu iš jų, mylėdami visus
kelius, kurie Bažnyčios širdyje veda
pas Dievą. Prisiminkime ištrauką iš
Evangelijos, kurioje aprašomas kai
kurių Jėzaus Apaštalų nepakantumas
– ant jų dar nebuvo nusileidusi
Šventoji Dvasia – veiksmams tų,
kurie neįėjo į apaštalų gretas: 



„Mokytojau, mes matėme vieną tokį,
kuris nevaikščioja su mumis, bet tavo
vardu išvarinėja demonus. Mes jam
draudėme, nes jis nepanoro eiti su
mumis“. Jėzus atsakė: „Nedrauskite
jam! Nėra tokio, kuris mano vardu
darytų stebuklus ir galėtų čia pat
blogai apie mane kalbėti. Kas ne prieš
mus, tas už mus!“ [18]. Mūsų Tėvas
šią ištrauką aiškino taip: „Mano
vaikai, niekada nesudarykite
kliūčių apaštališkam darbui tų,
kurie dirba Jėzaus Kristaus
vardan (...). Mums niekas
netrukdo. Mums labai džiugu, kad
kiti dirba: juk sielų pasaulis yra
beribė jūra! Mylėkite kitų darbą!
Mums nieks netrukdo!“ [19].

Ir šiuo metu, ir visada ypač svarbi
užduotis – mokyti šitaip elgtis visus, o
ypač jaunimo kartas. Pavyzdžiui,
kokį didelį darbą gali atlikti tėvas ar
motina su savo vaikais, namų
židinyje, savo pavyzdžiu ir tinkamu
mokymu! Tą patį mokykloj gali



padaryti ir mokytojas ar mokytoja,
vadovaudamiesi krikščionišku
ugdymu. Arba draugas su savo
draugais, atlikdamas draugystės ir
pasitikėjimo apaštalavimą, kurio
išmokė šv. Chosemarija. Čia yra itin
veiksmingas veikimo būdas, kad
pašalintume „religinį
fundamentalizmą ir
supasaulietinimą“ , kurie, kaip
tvirtina Popiežius, yra „riboti ir
ekstremalūs būdai atmesti teisėtą
pliuralizmą ir pasaulietiškumo
principą“ [20]. Šitaip, nors ta veikla
ir atrodo nereikšminga, pamažu
atsiranda reiškinys, kaip tas akmuo,
kuris įkritęs į ežerą sukelia kaskart
vis didesnius ir gausesnius ratilus
[21]. Ar atmeti tauškalus, kurie, deja,
tokie dažni? Ar lavini supratimą ir
prireikus moki broliškai pataisyti? Ar
gerbi kitų būdą ir jo neslopini?

Be to, kiekvienas, naudodamasis savo
teisėta pilietine laisve, stengsis daryti
įtaką visuomenės papročiams ir



įstatymams garbingais ir jiems
prieinamais būdais, kviesdamas
vienytis su supratimu tų, kurie, nors
ir netikintys, yra geros valios
žmonės. Nes „ religinė laisvė nėra
išskirtinai tikinčiųjų, bet visos
žemės tautų šeimos paveldas . Ši
tiesa yra nepamainomas
demokratijos principas; jo
negalima uždrausti, nepažeidus
kitų esminių teisių ir laisvių, nes
jis yra jų sintezė ir viršūnė“ [22].

Artėjame dar prie vienų mūsų Tėvo
gimimo metinių. Šiomis progomis
jam galime įteikti dovaną : būti
ištikimiems jo mokymui ir jį skleisti,
kad toliau ir greičiau plistų žinia apie
jo asmenį ir raštus. Tie, kurie
gyvenome šalia jo ir jį asmeniškai
pažinojome, galime paliudyti, kad
tikra tiesa yra jo raštų žodžiai: „Visą
gyvenimą su asmenine
atsakomybe skelbiu asmeninę
laisvę. Jos ieškojau ir tebeieškau
visoje žemėje, kaip Diogenas



ieškojo žmogaus. Ir kasdien ją vis
labiau myliu, myliu ją labiau už
visus žemiškus dalykus: ji yra
lobis, kurio niekada užtektinai
neįvertinsime“ [23]. Šio kunigo,
pamilusio Dievą, tad ir laisvę,
gyvenimo kelyje ir mokyme surasime
ryšį su daugybe draugų ir
bendradarbių, kurie ieško gėrio ir
laimės, bet jų neranda, nes niekas
jiems neparodė, kur jų ieškoti.

Prieš baigdamas trokštu su jumis
pasidalinti džiaugsmu, nes prieš
Kalėdas lankiausi Bukarešte,
Rumunijoje. Ten gyvenantys Opus
Dei tikintieji plečia savo darbą su
malonumu, džiaugsmu, sunkumų ir
nepriteklių sąlygomis, kaip
kartodavo mūsų Tėvas, remdamasis
šventojo Tomo Akviniečio doktrina.
Ir ši tikrovė atneša daug sielos vaisių.
Ten buvau vos dvi, bet labai
intensyvias dienas, per kurias ir vėl
galėjau apčiuopti, kaip Opus Dei
dvasia įsišaknija itin skirtingose



kultūrose ir tradicijose. Padėkite
man dėkoti Dievui ir toliau melstis už
Bažnyčią ir Popiežių, susivieniję su
visomis mano intencijomis, kurių
tiek daug!

Su meile jus laimina ir linki dvasinių
vaisių kupinų 2011-ųjų

Jūsų Tėvas

+ Javier

Roma, 2011 m. sausio 1 d.

[1] Ps 95 [96] 1-3.

[2] Šv. Chosemarija, Kai Kristus eina
pro šalį , nr. 183.

[3] Vatikano II Susirinkimas, 
Pastoracinė konstitucija „ Gaudium et
spes” , nr. 22.

[4] Gal 5, 13 ir 1.

[5] Jn 8, 32.



[6] Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai ,
nr. 26.

[7] Benediktas XVI, Žinia 2011
Pasaulinės Taikos dienos proga , 2010
12 08, nr. 3.

[8] San Josemaría, Conversaciones , n.
44.

[9] Benediktas XVI, Žinia 2011
Pasaulinės Taikos dienos proga , 2010
12 08, nr. 1.

[10] Ten pat.

[11] Ten pat.

[12] Jn 15, 18-20.

[13] Šv. Chosemarija, Kai Kristus eina
pro šalį , nr. 185.

[14] Ten pat, n. 186.

[15] Benediktas XVI, Žinia 2011
Pasaulinės Taikos dienos proga , 2010
12 08, nr. 1.



[16] Jn 17, 21.

[17] Benediktas XVI, Žinia 2011
Pasaulinės Taikos dienos proga , 2010
12 08, nr. 1.

[18] Mk 9, 38-40.

[19] San Josemaría, Notas de una
meditación , 1954 04 16.

[20] Benediktas XVI, Žinia 2011
Pasaulinės Taikos dienos proga , 2010
12 08, nr. 8.

[21] Plg. Šv. Chosemarija, Kelias , nr.
831.

[22] Benediktas XVI, Žinia 2011
Pasaulinės Taikos dienos proga , 2010
12 08, nr. 5.

[23] Šv. Chosemarija, Kai Kristus eina
pro šalį , nr. 184.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-sausio-

men/ (2026-01-19)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-sausio-men/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-sausio-men/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-sausio-men/

	Prelato laiškas (2011 sausio mėn.)

