
opusdei.org

Prelato laiškas (2011
m. rugsėjis)

Savo laiške Prelatas kalba apie
mūsų tikėjimo tėvą Abraomą,
kaip ištikimybės, bendravimo ir
draugystės su Dievu bei
rūpinimosi kitais žmonėmis
pavyzdį.

2011-09-29

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Rašydamas šias eilutes matau
atmintin įstrigusį Benedikto XVI ir
daugybės jaunuolių, kurie,



atsiliepdami į Petro įpėdinio
kvietimą, atvyko į Pasaulio jaunimo
dienas, vaizdą. Šiam įvykiui visi
ruošėmės maldoje vildamiesi, kad
daugybė tų jaunų žmonių vienu ar
kitu būdu išgirstų Viešpaties,
kviečiančio Juo sekti, balsą. Nors
Pasaulio jaunimo dienos jau baigėsi,
nesiliaukime meldęsi, kad bręstų ir
stiprėtų visų mūsų, kurie klausėme ir
apmąstėme Šventojo Tėvo žodžius,
apsisprendimas gyventi dar
intensyvesnį krikščionišką gyvenimą
ir dar uoliau apaštalauti.

Šį mėnesį kviečiu jus apmąstyti kai
kuriuos dalykus, kuriuos Šventasis
Tėvas pabrėžia kalbėdamas apie
pranašą Abraomą- kaip sakoma
liturgijoje, mūsų tikėjimo tėvą: būtent
jo ištikimybę vykdant Dievo
įsakymus. [1]

Abraomo gyvenimas pasižymi
atidžiu Dievo žodžio klausymu.
Palikęs savo šeimą, savo gimtąją



žemę ir atsisakęs išpažinti netikras
dievybes, kad tarnautų gyvajam
Dievui, jis su pasitikėjimu
apsisprendžia atsiduoti jam
apsireiškusiam Dievui. Mes taip pat
turime įsigilinti į Šventąjį Raštą
trokšdami atrasti jame Dievo balsą.
Prieš keletą mėnesių Popiežius
pasakė: „Noriu pakviesti jus (...)
geriau pažinti Bibliją – kurią,
tikiuosi, turite savo namuose – ir
savaitės eigoje atrasti laiko
paskaityti bei apmąstyti jos eilutes
maldoje, idant geriau pažintumėte
nuostabaus ryšio tarp Dievo ir
Žmogaus istoriją: Dievo, kuris
kalba, ir Žmogaus, kuris Jam
atsako, meldžiasi.“ [2]

Mūsų Įsteigėjas duodavo tokį patį
patarimą: kasdien peržvelgti
pastraipą iš Naujojo Testamento
stengiantis atlikti meditacinį,
kontempliatyvųjį skaitymą,
pasinaudojant Parakleto teikiama
šviesa. „Skaitykite Šventąjį Raštą.



Apmąstykite vieną po kitos mūsų
Viešpaties gyvenimo scenas, jo
mokymus. Ypač apsvarstykite tuos
paraginimus ir patarimus, kuriuos
Jis davė tai saujelei žmonių,
išrinktų būti Jo apaštalais, jo
pasiuntiniais iki pat žemės
pakraščių.“ [3]. Kaip jau gerai
žinote, mūsų Įsteigėjas savo
kišeninėje užrašų knygelėje
nešiodavosi kai kuriuos Šventojo
Rašto žodžius, kuriuos labai dažnai
peržiūrėdavo ir apmąstydavo. Vagoje
galime rasti vieną jo pastebėjimą iš
asmeninės patirties: „Šios kasdienės
minutės, skirtos Naujojo
Testamento skaitymui, kaip tau
patariau – įsijaučiant ir
dalyvaujant kiekvienos scenos
turinyje, tarsi dar vienam dalyvui
-, yra tam, kad įkūnytum,
„įvykdytum“ Evangeliją savo
gyvenime...ir tam, kad padėtum ją
vykdyti kitiems” [4].



Tačiau grįžkime prie Abraomo
istorijos. Tikėjimas jam padėjo
dėmesingai įsiklausyti į Viešpaties
žodį ir paversti jį darbais.
Bendraudamas su Dievu, jis tapo toks
artimas Viešpačiui, kad Šventajame
Rašte jis vadinamas [5]. Jėzus Kristus
apaštalams irgi duoda šį vardą: Jus aš
draugais vadinu, nes jums viską
paskelbiau, ką buvau iš savo Tėvo
girdėjęs. [6] Ir tai Jis kartoja
kiekvienam ir kiekvienai ne vieną, o
daugybę kartų per dieną.

Draugas draugui atveria širdį,
pasakoja jam apie savo rūpesčius,
planus ir džiaugsmus. O maldoje šis
intymumas su Dievu tik stiprėja.
Abraomo istorija pavyzdys mums.
Atkreipkime dėmesį į tai, kad kai
Viešpats nusprendžia nubausti
Sodomos ir Gomoros gyventojus už
jų nuodėmes, Jis praneša apie tai
savo draugui: Argi aš slėpsiu nuo
Abraomo, ką žadu tuojau daryti,
žinodamas, kad Abraomas taps didele



bei galinga tauta ir kad visos žemės
tautos ras jame palaiminimą? [7]
Šventasis Tėvas taip komentuoja šią
vietą: „čia įsiterpia Abraomas su
savo užtariančia malda (...). Per jį
Viešpats nori vėl sugrąžinti
žmoniją į tikėjimą, paklusnumą,
teisingumą. Ir dabar šis Dievo
draugas atsiveria realybei ir
pasaulio poreikiams, meldžiasi už
tuos, kuriuos ruošiamasi nubausti
ir prašo, kad jie būtų išgelbėti.“ [8]

Kokia stulbinanti ir kartu įkvepianti
ši Šventojo Rašto vieta, kurioje
paprastas žmogus, remdamasis tuo,
kad yra Dievo draugas, tam tikra
prasme išdrįsta prieštarauti
Viešpačiui prašydamas nusidėjėlių
atsivertimo pasitikėjimo kupina
malda. Argi iš tikrųjų pražudysi
teisųjį su nedorėliu? Jei mieste rastųsi
penkiasdešimt teisiųjų, nejau
pražudytum tą vietą ir neatleistum jai
dėl penkiasdešimties mieste esančių
teisiųjų? Ne tavo būdas daryti tokį



dalyką – žudyti teisųjį su nedorėliu ir
padaryti teisųjį lygų nedorėliui! Tai ne
tavo būdas! [9]

Viešpats nusileidžia Abraomui.
Tačiau Abraomas, bijodamas, kad
miestuose nebus nė penkiasdešimties
teisiųjų, toliau kalbėdamas su Dievu
mažina tą skaičių iki dešimties:
„tenesupyksta ant manęs Viešpats, jei
dar vieną kartą kalbėsiu. O jei ten
rastųsi dešimt?“ „Jo nesunaikinsiu dėl
dešimties“ [10]. Galiausiai, kaip
žinome, - ir gaila dėl tokio širdžių
kietumo - Sodoma ir Gomora buvo
sunaikintos, nes šiuose miestuose
neatsirado nė saujelės teisiųjų, kurie
būtų išgelbėję nuo bausmės. Kaip
svarbu melstis vieniems už kitus! Šio
įvykio istorinius aspektus peržengia
mums apsireiškianti dieviško
gailestingumo didybė. Popiežius
paaiškina, jog „melsdamasi
Abraomas neprašo vien tik
atlyginančiojo teisingumo, o
maldauja išgelbėjimo, kad



prisiminus teisiuosius, iš kalčių
būtų išvaduoti ir nusidėjėliai,
jiems atleidžiant.“ [11] Kaip ir
anksčiau, taip ir šiais laikais Viešpats,
klausydamas savo draugų
maldavimų, yra pasiruošęs atversti
širdis. Tačiau reikia, kad kiekviena ir
kiekvienas melstųsi vis daugiau,
idant sielos sugrįžtų į draugystę su
Dievu ir mes patys nenutoltume.
Kaip sakydavo mūsų Tėvas,
„problema ta, kad mažai kas
meldžiasi, o ir besimeldžiantys
meldžiasi mažai.“ Labai svarbu
melstis visada ir melstis intensyviau
už Bažnyčios, sielų, viso pasaulio
reikalus. Darykime tai su tikėjimu,
nuolankumu ir atkaklumu.
Prisiminkime Viešpaties pažadą
Dovydui, Abraomo palikuoniui: fui
tecum in omnibus, ubicumque
ambulasti [12], buvau su tavimi, kur
tik tu ėjai. Šie žodžiai giliai jaudino
mūsų Tėvą, nes juose jis įžvelgė
tvirtą patikinimą, kad Viešpats
visada yra šalia savo vaikų. Dovydui



skirtas mesijinė pranašystė tęsiama
tokiais žodžiais: kai pasibaigs tavo
dienos ir tu atgulsi su savo protėviais,
aš pakelsiu po tavęs palikuonį, kilusį
iš tavęs, ir padarysiu tvirtą jo
karalystę (...). Tavo namai ir tavo
karalystė bus amžinai tvirti mano
akivaizdoje; tavo sostas bus tvirtas
amžinai [13]. Šis pažadas išsipildė
per Jėzų Kristų ir toliau galioja
Bažnyčiai. Vienu momentu, prieš
aštuoniasdešimt metų, Šv.
Chosemarija suprato, kad ši
pranašystė kalba ir apie Opus Dei,
gyvą mistinio Kristaus Kūno dalį. Jis
meldėsi priešais tabernakulį, kai
Viešpats įdėjo jam į lūpas šiuos
žodžius taip, kaip jie tuomet buvo
skaitomi liturgijoje. Mūsų Įsteigėjas
tai pasižymėjo savo dvasiniuose
užrašuose. „Štai ką sako Šventojo
Rašto žodžiai, kuriuos atradau
savo lūpose: “et fui tecum in
omnibus ubicumque ambulasti,
firmans regnum tuum in
æternum”:lėtai juos kartodamas



pasitelkiau savo protą, kad
suvokčiau sakinio prasmę. O
paskui, vakar vakare, net ir
šiandien, vėl perskaitęs šiuos
žodžius (...), puikiai supratau, kad
Jėzus Kristus man leido suvokti
mūsų paguodai, kad :“Dievo
Darbas bus su Juo visur
tvirtindamas Jėzaus Kristaus
karaliavimą per amžius.” [14] Taigi
daugiau galvokime, kad tu ir aš
turime būti su Viešpačiu ir atsiliepti į
Jo malonę. Nors kiekvienas iš mūsų
yra ir žino esąs menkas, mūsų Tėvas
Dievas nori remtis mūsų
bendradarbiavimu, kad kartu su
kitais tikinčiaisiais skleistume Jo
gailestingumą žmonijai. Jis trokšta
išgelbėti žmones iš jų nuodėmių –
tikrosios visokio blogio priežasties –
tačiau gerbia savo kūrinių laisvę.
Kaip ir tų miestų, už kuriuos užtarė
Abraomas, atveju reikia bent
minimalaus žmonių atsako: 
„Perkeisti blogį į gėrį, neapykantą į
meilę, kerštą į atleidimą. Dėl to



teisieji turėjo būti miesto viduje, o
Abraomas nesiliaudamas kartoja:
„Galbūt ten yra bent...“ [15]
Popiežius pabrėžia, kad:„tenai”,
būtent sugedusioje aplinkoje, turi
būti gėrio sėkla, galinti išgydyti ir
sugrąžinti gyvybę. Šie žodžiais
skirti ir mums: teatsiranda mūsų
miestuose gėrio sėkla; padarykime
viską, kas būtina, kad atsirastų ne
tik dešimtis teisiųjų, kad gyvuotų
ir išliktų mūsų miestai ir
išsigelbėtume nuo to vidinio
kartėlio, kylančio nutolus nuo
Dievo“ [16] Ar suvokiame, kad mūsų
pasitikėjimo pilnas pokalbis su Dievu
užima labai svarbią vietą, kad
išsipildytų dieviškasis išgelbėjimo
planas? Viešpats laukia mūsų vidinės
kovos, tavo ir mano maldos, kad
galėtų siųsti gausias malones
sieloms. Nenusiminkime matydami
iš pažiūros galingą blogio jėgą!
Pranašas Jeremijas Jeruzalėje pagal
Dievo pavedimą ieškojo bent vieno
teisiojo, kad išgelbėtų miestą: 



Paklajokite Jeruzalės gatvėmis,
žvalgykitės ir stebėkite! Ieškokite jos
aikštėse, ar rasite žmogų – bent vieną
žmogų, vykdantį teisingumą ir
ieškantį teisybės, idant galėčiau jai
atleisti! [17] Po Žodžio Įsikūnijimo
situacija pasikeitė iš esmės. Jau
netrūksta teisiųjų, dėl kurių stokos
Dievo gailestingumas negalėtų
pasireikšti, kadangi turime Teisųjį,
vardu Jėzus, nuodėmės ir mirties
nugalėtojas, kuris Danguje yra
paruošęs žmonijai vietą ir gyvena
per amžius, kad mus užtartų [18]. Dėl
to negali trūkti žmonių, kurie
gyvendami pasaulyje, susivieniję su
Kristumi, siųstų savo maldas į
Dangų. Ir tada, kaip teigia Šventasis
Tėvas: „kiekvieno žmogaus malda
suras atsakymą; tada visi mūsų
prašymai bus iki galo išklausyti“.
[19] Kiek kartų girdėjau mūsų Tėvą
sušunkant:„Tikėjimo, mano vaikai,
reikia tikėjimo!“ Nes viską galima
išspręsti, jei meldžiamės, jei
pridedame savo prašymus prie tų,



kuriuos Kristus paveda savo Tėvui
Šv. Mišiose, o tai yra begalinio
veiksmingumo užtarimo malda.
Būtent taip visais laikais, ypač
pačiais sunkiausiais, elgėsi
krikščionys. Dar kartą perskaitykime
Apaštalų darbų ištrauką, kurioje
kalbama apie Petro įkalinimą
Jeruzalėje [20]. Šv. Chosemarija tai
apmąstė per vieną meditaciją 1937
m., religinio persekiojimo Ispanijoje
metu. Jo žodžiai, tada skirti nedidelei
grupei kartu su juo besislapstančių
žmonių, aktualūs ir dabar, nes
pranokdami konkrečias istorines
aplinkybes, kreipia mus į tai, kas
amžina. Apmąstydamas tą sceną,
mūsų Tėvas klausė:„Ką galėjo
padaryti pirmieji krikščionys, kad
apgintų savo pirmąjį Popiežių? Juk
dauguma iš jų neturėjo jokios
įtakos, o tie, kurie turėjo, negalėjo
ja pasinaudoti. Bet šv.Lukas mums
primena, kaip elgėsi pirmieji
krikščionys. Jis sako: oratio autem
fiebat sine intermissione (Hch 12,



5). Be perstojo meldėsi. Visa
Bažnyčia atsistojusi, rankas
iškėlusi į viršų kreipėsi į savo
Dievą. Kokios buvo tokio elgesio
pasekmės? Nakties metu, kalėjime,
kuriame buvo įkalintas Petras,
pasirodė angelas, jį pažadino ir
paragino: surge, velociter (Hch 12,
7); skubiai kelkis, apsirenk ir
apsiauk. Grandinės nutrūko,
kalėjimo durys atsivėrė ir
Apaštalų Vyriausiasis buvo
laisvas.“[21] Kaip norėčiau, kad šis
mūsų Tėvo komentaras visus mus
paskatintų su pasitikėjimu melstis už
Bažnyčią, Popiežių, už visas sielas!
Meditacijos metu priešais
tabernakulį kalbėkime su Viešpačiu
apie mūsų draugus, apie mūsų
giminaičius, pažįstamus, prašydami
jiems visko, ko jiems reikia. Savo
apaštalavimo planus kurkime su
Jėzumi ir prie Jėzaus, nes tik taip šie
planai pavyks: nuo paprasčiausių,
galbūt iš pažiūros mažų iniciatyvų
(nors niekas nėra maža kalbant apie



sielos dvasinę gerovę) iki plačiai
aprėpiančių projektų, siekiančių
grąžinti visuomenei gilią
krikščioniškąją prasmę.
Įgyvendinkime Šv. Chosemarijos
patarimą: „Prieš kalbėdami su
sielomis apie Dievą, kalbėkime su
Dievu apie sielas.“ Ar kasdien
prašai Dievo pagalbos žmonėms,
kuriuos sutinki? Ar stengiesi
užmegzti naujas draugystes ir
intensyviau bendrauti su savo
draugais? Ypatingai melskimės už
Popiežiaus kelionę į Vokietiją rugsėjo
22-25 d.

Grįždamas prie pradžioje pasakytų
minčių, norėčiau pabrėžti, kaip
svarbu pavesti Dievui visus šių
mėnesių apaštalinės veiklos vaisius
visame pasaulyje. Kartoju: itin daug
melskimės už apaštalinio darbo
tęstinumą su jaunimu po Pasaulio
jaunimo dienų Madride, kad visose
šalyse daug jaunų moterų ir vyrų
apsispręstų eiti su Kristumi.



Patikėkime šiuos prašymus
Švenčiausiajai Mergelei Marijai,
pasinaudodami įvairiomis jos garbei
skirtomis šventėmis. Neužmirškime
būti kartu su ja šalia Kristaus
Kryžiaus Šv.Mišiose ir visos dienos
metu. Taip tarps šventumo ir
apaštalavimo troškimas, kurį norime
sužadinti žmonių širdyse.

Prašykime užtarimo ir mūsų
brangaus tėvo Alvaro, kuris taip
ištikimai perėmė estafetę.
Neįsivaiduojate, kiek žmonių man
kalbėjo apie tai, ką skelbė mūsų
Tėvas: „Kai manęs nebus, Dievo
Darbe nebus jokio sukrėtimo.“ Ačiū
Dievui, taip atsitiko dėl
pasiaukojančio jo pirmojo įpėdinio
darbo, kurį jis atliko su jam būdinga
ramybe.

Dėl kelionių į Afriką, nuvykau į
Prancūziją, nes ten yra viena iš
dviejų oro linijų kompanijų, tiesiogiai
skraidinančių į Dramblio Kaulo



Krantą ir Kongą. Prancūzijoje
praleidau keletą savaičių. Kaip galite
įsivaizduoti, Paryžiuje, prisimindami
mūsų Tėvą ir brangų don Alvarą,
ėjome melstis į Stebuklingojo
Medaliono koplyčią. Ir ten, ačiū
Dievui, kaip visada buvau lydimas
jūsų visų. Ir taip pat kaip visada
patyriau kaip gera būti mūsų
namuose. Praleidau keletą savaičių
Couvrelles, prisiminiau Šv.
Chosemarijos ir jo pirmojo įpėdinio
apsilankymą tuose rekolekcijų
namuose. Prisijungiau prie jų
intencijų, kad Dievas ir toliau
laimintų Opus Dei darbą šiame ir
kituose regionuose, kad mūsų būtų
500 kartų daugiau, nes daugybė
naujų šalių primygtinai kviečia mus.
Dėkoju Dievui, kad leido man
susitikti su daugybe jūsų seserų ir
brolių Prancūzijoje, sakau Jam, kad
mums visur reikia daugiau rankų.

Mes greitai pradėsime apaštalinę
veiklą Šri Lankoje: ar nejaučiate



troškimo prisidėti kiekviena ir
kiekvienas iš savo vietos ir dalyvauti
sėjant šią taikos ir džiaugsmo sėklą
visame pasaulyje?

Su meile jus laimina,

Jūsų Tėvas, + Javier

Pamplona, 2011 m. rugsėjo 1 d.

[1] Romos Mišiolas, I Eucharistijos
malda .[2] Benediktas XVI, 
Kreipimasis į tikinčiuosius,
2011/05/18.

[3] Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai, n.
172.

[4] Šv. Chosemarija, Vaga, n. 672.

[5] Cfr. 2 Kor 20, 7; Iz 41, 8; Dan 3,
35.[6] Jn 15, 15.

[7] Pr 18, 17-18.

[8] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2011/05/18.



[9] Pr 18, 23-25.[10] Ten pat., 32.

[11] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2011/05/18.

[12] 2 Sam 7, 9.

[13] Ten pat., 7, 12-16.

[14] Šv. Chosemarija, Apuntes
íntimos, n. 273 (8-IX-1931). Plg. A.
Vázquez de Prada, "El fundador del
Opus Dei", vol. I, pp. 385-386.

[15] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2011/05/18. [16] Ten
pat.[17] Jer 5, 1.[18] Žyd 7, 25.[19]
Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2011/05/18. [20] Plg. Žyd
12, 1-19.[21] Šv. Chosemarija, Notas
de una meditación, 24-VI-1937.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-m-rugsejis/


lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-m-
rugsejis/ (2026-01-19)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-m-rugsejis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-m-rugsejis/

	Prelato laiškas (2011 m. rugsėjis)

