
opusdei.org

Prelato laiškas (2011
m. liepa)

Šio mėnesio laiške kalbama
apie mąstymo maldą, pokalbį
su Dievu, „gaivaus vandens
šaltiniu, kuriuo turime
persmelkti savo darbą,
apaštalavimą, savo šeimos ir
visuomeninę veiklą“.

2011-08-19

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Nuvykęs į Pamploną tikrintis
sveikatos ir lankyti ligonių, ketinu



keliauti į Dramblio Kaulo Krantą
pasikalbėti su šios mylimiausiosios
šalies, už kurią šitiek pastaraisiais
mėnesiais meldėmės, jūsų broliais ir
seserimis. Darykime taip ir toliau,
kad karo žaizdos kuo greičiau
užgytų, nepalikdamos neapykantos ir
pykčio; kad visigeranoriškai atleistų
ir šitaip tarpusavyje usivienytų
šeimų, visuomenės ir visos tautos
labui. Viso to prašykime
Švenčiausiosios ir
Gailestingiausiosios Jėzaus Širdies,
kurią garbiname šios dienos, liepos
1-osios, liturgijoje, ir mieliausiosios
Marijos Širdies, kurios šventė rytoj.
Melskimės ir už visas tas vietoves,
kuriose daugybė kančios.

Ši Jėzaus šventė mus kviečia su
nuoširdžia ir sūniška malda įžengti į
Širdį to Dievo, kuris iš meilės mums
tapo žmogumi. Kaip rašė mūsų Tėvas
vienoje homilijoje: „Tikrasis
pasišventimas Jėzaus Širdžiai yra
Dievo pažinimas ir savęs pačių



pažinimas; reikia žvelgti į Jėzų ir
kreiptis į Jį pagalbos, nes Jis mus
įkvepia, mus moko ir veda“ [1]. Ir
dabar iš Dangaus Jis mus ragina
atnaujinti troškimą giliau išpažinti
Švenčiausiąją Trejybę. Šia proga iš
naujo apmąsčiau kai kuriuos
palaimintojo Jono Pauliaus II
patarimus apaštališkame laiške,
kuriuo jis Bažnyčią vedė į naująjį
tūkstantmetį. Pabrėžęs, kad
pagrindinis tikslas yra pabudinti
visos Dievo tautos šventumo
troškimą, jis tęsė: „Tokiai šventumo
pedagogikai reikia pirmiausia maldos
menu pasižyminčios krikščionybės“
[2].

Viešpats, kuriam nesiliaujame – ir
neturime liautis – dėkoti už Jo
gerumą, parodė kaip pavyzdį ir
mūsų Įkūrėjo mokymą, kad visos ir
visi, kaip ir kiti krikščionys, skirtume
daugiausia dėmesio rimtai ir
nuolatinei maldai puoselėti.
Kurstykime šį troškimą uoliai



skaitydami Dievo Žodį ir visa širdimi
atsiduodami liturgijai, ypač
kasdienėse šventose Mišiose, kad
Dievo išpažinimas taptų mūsų pačių
kūnu, mūsų pačių siela, mūsų pačių
gyvenimu. Nors šio tikslo siekiame
kasdien jau daugelį metų, esame
tvirtai įsitikinę, kad būtinai turim
kasdien pradėti iš naujo. „Iš tiesų, –
taria Benediktas XVI, – puikiai
žinome, kad maldos apleisti
nevalia: reikia išmokti melstis,
kaskart kone iš naujo mokytis šio
meno. Net ir tie, kurių dvasinis
gyvenimas ištobulėjęs, visada
jaučia būtinybę įstoti į Jėzaus
mokyklą išmokti nuoširdžios
maldos“ [3].

Tėvas Alvaro dažnai primindavo
tikslą, kurį šv. Chosemarija užsibrėžė
sulaukęs 70-mečio: būti
besimeldžiančia siela. Nuo to laiko,
kai mūsų Tėvo gyvenime atsirado
Viešpats, pačioje paauglystėje, jis ėjo
maldos keliais ir visada kasdien



sūniškai kalbėjosi su Dievu. Kad po
šitiek dešimtmečių jis vis dar šito
troško, atskleisdamas savo beribį
nuolankumą, tik patvirtina
Benedikto XVI žodžius, paremtus
šventųjų pavyzdžiu.

Dažnai apmąstome tas Evangelijos
scenas, kuriose Jėzus kalbasi su
Dievu, savo Tėvu. Apaštalai labai
stebėjosi šiuo Mokytojo elgesiu ir
kartą Jo paprašė: Domine, doce nos
orare, „Viešpatie, išmokyk mus
melstis“ [4]. Jėzus Kristus jiems
suteikė vadovą, kuri yra
krikščioniškos maldos pagrindas: 
„Tėve mūsų, kuris esi danguje, teesie
šventas Tavo vardas, teateinie Tavo
Karalystė, teesie Tavo valia kaip
Danguje, taip ir žemėje“ [5].

Reikia šiuo keliu nueiti įvairiais
būdais, nes kiekvienos sielos santykis
su Dievu visada bus ypatingas:
Viešpats kiekvieną mūsų prižiūri
kaip neįkainojamą brangakmenį –



tokia yra jaudinanti tiesa, nes
kiekviena siela buvo išganyta
Kristaus kraujo kaina [6].
Nepamirškime, kad sekdamas paskui
savo dukteris ir sūnus šiuo didžiuoju
greitkeliu, krikščioniška malda,
vedančia pas mūsų dangiškąjį Tėvą
per Jėzų Kristų Šventosios Dvasios
įkvėpimu [7], Viešpats mums yra
sakęs: vigilate et orate, „budėkite ir
melskitės“ [8]. Kaip sako Benediktas
XVI, visi turime lankyti „Kristaus
mokyklą“. O iš mūsų mylimiausiojo
Tėvo išmokome išpažinti Dievą su
vaikišku

nuolankumu ir teologų mokslu; lyg
alkstantys prašyti pagalbos Jėzaus
Kristaus, kaip savo vyresniojo Brolio,
ir Mergelės, kaip mūsų Motinos;
šventojo Juozapo, kaip antgamtinės
šeimos, Bažnyčios, tėvo; angelų –
kaip bendrakeleivių ir sargų kelyje į
amžinąjį gyvenimą.



Kasdien atnaujinkime troškimą kuo
labiau priartėti prie Dievo. Turiu
omeny kiekvienos dienos akimirkas,
skirtas apmąstymams, o jie kartu su
Atgailos ir Eucharistijos
sakramentais yra tyro vandens
šaltinis, kuriais turime persmelkti
savo darbą, apaštalavimą, šeimos ir
visuomeninę

veiklą bei apskritai visą savo
gyvenimą, taip pat valandas, skirtas
miegui ir poilsiui. Patikėkite, ši
užduotis nėra lengva, net ir dvasinės
sausros ar fizinio bei protinio poilsio
metais, jei leisimės vedami
Šventosios Dvasios šviesos ir dvasios
vadovų patarimų.

„Turime būti kontempliatyvios
sielos, – sakė šv. Chosemarija 1973
m., – ir todėl negalime liautis
melstis. Be maldos, be apmąstymų,
be dvasinio gyvenimo darytume
vien tik blogį (...). Dabar atrodo,
kad esame labiau įpareigoti tapti



tikromis maldos sielomis, dosniai
aukodami Viešpačiui visą savo
veiklą ir niekad nesiliaudami su
Juo kalbėję, kad ir kas atsitiktų. Jei
šitaip gyvensite, gyvensite
nepamiršdami Dievo visą dieną ir
rimtai stengsitės gerai išnaudoti
tuos du kasdieniai mąstymo
maldai skirtus pusvalandžius“ [9].

Mūsų Tėvas mūsų neprašo, kad labai
gerai melstumės, bet kad kasdien
stengtumės pradėti maldą, melstis ir
ją užbaigti. Šis tikslas mums
pasiekiamas; jo galime siekti
kiekvieną rytą, tidėdami į šalį dideles
ir mažas praeities nesėkmes. Visa
kita – galima sakyti, viskas – yra
Parakleto veikimo mūsų sielose
vaisiai, nes „Dvasia ateina pagalbon
mūsų silpnumui. Mes juk nežinome,
ko turėtume deramai melsti, todėl pati
Dvasia užtaria mus neišsakomais
atodūsiais“ [10].



Tad visų pirma nuosekliai siekime
susitikti su Dievu, kad mūsų kasdienį
kelią ženklintų šie susitikimai.
Atrodo, nereikšminga smulkmena,
bet sekdamas šv. Chosemarijos
mokslu, jus patikinu, kad ji yra be
galo svarbi. „Niekada neapleisk
mąstymo maldos. Koks yra
geriausias kelias tapti
kontempliatyviems? Malda. Kai
siela ima manyti, kad nemoka
melstis, kad Tėvo mums išmokyta
malda labai sunki, kad Viešpats
jam nieko nesako, kad jo negirdi,
tada ateina mintis: geriau jau
viską mesiu ir apsiribosiu malda
žodžiu. Negera pagunda.

Ne, mano vaikai! Reikia atkakliai
mąstyti. Tokius skundus išsakyk
Viešpačiui per maldos valandėlę
ir, jei būtina, pusę valandos
kartok Jam tą patį šūksnį: Jėzau,
myliu tave, Jėzau, išmokyk mane
mylėti, Jėzau, išmokyk mane
mylėti kitus Tau... Taip praeis



diena, dvi, mėnuo, metai, dar
vieneri metai ir Viešpats tau
pasakys: „Kvaily, juk aš buvau su
tavim, šalia tavęs nuo pat
pradžių!“ [11].

Gali atsirasti sunkumų, dingsčių,
apgaulingų argumentų, dėl kurių
atidėliosime ar trumpinsime
kasdienius maldos pusvalandžius.
Todėl pravartu rimtai stengtis būti
punktualiems intensyvesnio darbo
tarpsniais arba akimirkomis, kai
esame pavargę ar nuliūdę. Kaip
primena Popiežius, „malda
nesusijusi su kokiu ypatingu
kontekstu, bet ji yra įrašyta
kiekvieno žmogaus širdyje“ [12].
Visada galima kalbėtis su dieviškuoju
sielos Svečiu; jį galima surasti visur ir
visomis aplinkybėmis, nors geriau
ieškoti tabernakulio, kuriame gyvena
tikras ir apčiuopiamas Kristus su
savo Kūnu, Krauju, Siela ir
dieviškumu. Šiaip ar taip, visada
stenkimės susikaupti, kuo toliau



nustumti kartais pasitaikantį
išsiblaškymą. „Susikaupiame, –
mokė šv. Chosemarija vienoje iš
katechezių, – ir garbiname Dievą,
kuris didžiuojasi mus turėdamas,
ir pradedame su Juo kalbėtis,
nuoširdžiai, taip, kaip kalbama su
broliu, su draugu, su tėvu, su
motina, su gerbiamu kaimynu.
Taip, kaip kalbama su meile.
Kalbėkite su pasitikėjimu ir
pamatysite, kaip jums gerai
sekasi. Turėsite vidinį gyvenimą“
[13].

Pabrėžiu: kartais nežinosime, ką Jam
parodyti, kaip su Juo kalbėtis, mums
trūks žodžių; bet tada nepamirškime,
kad meldimasis „yra vidinė
nuostata, o ne veiksmųir formulių
visuma; tai būdas būti su Dievu, o
ne atlikti kulto apeigasar tarti
žodžius“ [14]. Su ištikimybe melstis
reikia ir sukrėtimo ar dvasinės
sausros akimirkomis; savaime
suprantama, tokiais atvejais maldos



išteklius yra ypač svarbus. Kartais
sūniškas pokalbis su Viešpačiu
nepavyksta net širdyje, bet vien
buvimas su Juo numatytą laiko tarpą,
nesitikint apčiuopiamos pagalbos,
yra kuo aiškiausias meilės Dievui,
susivienijimo su Jo švenčiausiąja
Valia, savęs užmiršimo įrodymas. 
„Šiame žvelgime į Kitą, šiame
kreipimęsi „į anapus“ slypi maldos
esmė, kaip tikrovės,
pranokstančios jutiminį ir
atsitiktinumų pasaulį, potyris“
[15].

Nėra didesnės paguodos už
įsitikinimą, kad mes galime mylėti ir
išpažinti Dievą, nes „Dievas mus
pirmas pamilo“ [16]. Tą teigia ir 
Katalikų Bažnyčios Katekizmas,
mokydamas, kad „joje visada pirmas
su meile kreipiasi ištikimasis Dievas,
žmogaus kreipimasis visada tėra
atsakymas“ [17]. Todėl mūsų uolaus
ir kasdien atnaujinamo apmąstymo
tikslas įpareigoja Dievą – jeigu galima



taip pasakyti – gausiau teikti mums
Savo malonę. Ar dažnai mąstai, kad
vienintelis Opus Dei ginklas yra ir
visada bus malda? Kaip šiuo ginklu
gini Opus Dei tarnystę Bažnyčiai?
Kuo daugiau melsimės, tuo labiau
mylėsime ir išlaikysime mūsų Tėvo
suteikto mokymo dvasią.

Mūsų Tėvo mokymuose apie maldą
slypi didžiuliai ir labai pravartūs
lobiai. Kuris iš mūsų nepagalvojo,
kad čia apie jį jis kalba savo
homilijose? „Per visus šiuos metus
ne vienas žmogus ateidavo pas
mane pasidalyti sielvartu: Tėve, aš
nežinau, kas man yra, jaučiuosi
nuvargęs ir atšalęs; mano
pamaldumas, iki šiol toks tvirtas
ir tyras, dabar man atrodo lyg
apsimetinėjimas ar komedija... Ir
tiems, kurie tai išgyvena, ir jums
visiems aš sakau: komedija?
Puiku! Viešpats žaidžia su mumis
kaip tėvas su savo vaikais.



Šventajame Rašte skaitome:
ludens in orbe terrarum (Pat 8,
31), Jis linksminasi visoje žemėje.
Bet Dievas mūsų neapleidžia, nes
tučtuojau pridedama: deliciae
meae esse cum filiis hominum (ten
pat), — džiaugiasi lankydamas
žmonių vaikus. Viešpats žaidžia
su mumis! Kai mums atrodo, kad
apsimetinėjame, nes esame be ūpo,
kai jaučiamės šalti ir apatiški, kai
pasidaro sunku atlikti savo
pareigas ar siekti dvasinių tikslų,
kuriuos sau iškėlėme, tuomet
galvokime, kad Dievas žaidžia su
mumis, tikėdamasis, jog mes
grakščiai suvaidinsime savo
„komediją“ [18].

Nenoriu baigti laiško nepaminėjęs
svarbiausių šio mėnesio progų.
Liepos 7 d. prisiminsime tėvą Alvaro,
nes tą dieną jis paprašė priimamas į
Opus Dei. Liepos 16 d., per Karmelio
kalno Švč. Mergelės Marijos šventę,
savaime suprantama, prisiminsime



mūsų Tėvo seserį Tetą Karmen, kuri
labai prisidėjo prie šeimos
atmosferos kūrimo Opus Dei
centruose. Be to, šią dieną ypatingai
melsimės už palaimintąsias
skaistyklos sielas, patikėdami jas
mūsų Dangaus Motinai.

Kaip jus vis įkyriai prašau, likime
susivieniję maldoje. Melskimės vieni
už kitus, už apaštališkus darbus
visame pasaulyje, už Šventojo Tėvo
intencijas. Melsdamiesi priešais
tabernakulį galime paaukoti
Viešpačiui siekius, kurių sklidina
mūsų siela, prašydami Mergelės,
šventojo Juozapo, Angelų sargų ir šv.
Chosemarijos, mūsų mylimiausiojo
Tėvo pagalbos.

Su džiaugsmu rašau jums, kad
praeito mėnesio 18 d., šeštadienį,
nukeliavau į Sardinijos salą Kaljario
regione, kur meldžiausi priešais jų
Globėją, Bonarijos Mergelę. Žinau,
kad už šią žemę meldėsi šv.



Chosemarija, ir neabejoju, kad
daugelis Sardinijos gyventojų su
meile atsakys į Viešpaties šaukimą,
būtent dėl šios mūsų Tėvo maldos:
padėkime jiems, nes ir iš ten mums

padeda iš visos širdies.

Su meile jus laimina

Jūsų Tėvas

+ Javier

Pamplona, 2011 m. liepos 1 d.

[1] Šv. Chosemarija, Kai Kristus eina
pro šalį, nr. 164

[2] Palaimintasis Jonas Paulius II,
Apaštališkasis laiškas Novo Millennio
Ineunte, 2001/01/06, nr. 32.

[3] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2011/05/04.

[4] Lk 11, 1.



[5] Mt 6, 9-10.

[6] Plg. 1 Pt 1, 18-19.

[7] Plg. Tikėjimo doktrinos
kongregacija, Laiškas dėl kai kurių
krikščioniškosios meditacijos aspektų,
1989/10/15, nr. 29.

[8] Mt 26, 41.

[9] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1973 m. rugsėjis.

[10] Rom 8, 26.

[11] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1973 m. rugsėjis.

[12] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2011/05/11.

[13] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1972 m.

[14] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2011/05/11.



[15] Ten pat.Plg. Tikėjimo doktrinos
kongregacija, Laiškas dėl kai kurių
krikščioniškosios meditacijos aspektų,
1989/10/15, nr. 30.

[16] 1 Jn 4, 19.

[17] Katalikų Bažnyčios Katekizmas,
nr. 2567.

[18] Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai,
nr. 152.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-m-liepa/

(2026-01-21)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-m-liepa/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-m-liepa/

	Prelato laiškas (2011 m. liepa)

