
opusdei.org

Prelato laiškas (2011
birželio mėn.)

Dievo garbinimas daro žmogų
didį. Taip teigia Prelatas
birželio mėnesio laiške,
kuriame gilinasi į Eucharistijos
vertę.

2011-08-19

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Prieš keletą metų per katechezės
pamokėlę vaikams, kurie ruošėsi
priimti pirmąją Komuniją,
Benediktas XVI aiškino Dievo



garbinimo prasmę. „Garbinti, – sakė
jis, – reiškia pripažinti, kad Jėzus
yra mano Viešpats, kad Jėzus man
rodo kelią, kuriuo turiu pasukti,
man liudija, kad gyvensiu gerai tik
tada, jei pažinsiu Jo nurodytą kelią,
tik tada, jei eisiu keliu, kurį Jis
man nurodė. Tad garbinti reiškia
sakyti: „Jėzau, esu Tavo ir einu
paskui Tave. Nenorėčiau prarasti
šios draugystės, šios vienybės su
Tavimi“. Taip pat galima sakyti,
kad garbinti iš esmės yra apkabinti
Jėzų ir Jam sakyti: „Esu Tavo ir
prašau, kad ir Tu visada būtum su
manimi“ [1].

Pasirinkau šį tekstą, nes toks
paprastas atsakymas atskleidžia
esmę nuostatos, kurią kaip Dievo
kūriniai esame skolingi savo Kūrėjui.
Manau, kad ji galėtų tapti vienijančia
visų švenčių, kurias minime
ateinančiomis savaitėmis, gija:
garbinimo dvasia ir dėkingumu



Viešpačiui už visa, ką Jis mums
suteikė ir tebeteikia.

Vakar buvo Švč. Mergelės Marijos
Apsilankymo šventė. Šventosios
Elžbietos žodžiai Dievo Motinai, kuri
savo tyriausiose įsčiose nešiojo Jėzų
Kristų, rodo gilų įsikūnijusio Žodžio
garbinimą. Po kelių mėnesių Jėzaus
pagarbinti atėjo paprasti piemenėliai
ir iškilūs vyrai, kurie atkeliavo į
Betliejų atsiklaupti prieš žydų
Karalių. Šventasis Matas pasakoja,
kad įėję ten, kur sustojo žvaigždė,
rado Kūdikį ant Motinos rankų ir 
„parpuolę ant žemės jį pagarbino“ [2].

Žemės didieji atsiklaupia ir garbina
Kūdikį, nes dvasinio tikėjimo šviesos
dėka jie atpažino patį Dievą. O štai
nuodėmė, ypač mirtina, yra
priešingas dalykas: nenoras
pripažinti Dievo, nenoras klauptis
prieš Jį, bandymas – kaip Adomo ir
Ievos žemiškame rojuje – tapti „kaip
Dievas, kuris žino, kas gera ir kas



pikta“ [3]. Mūsų pirmieji tėvai,
puikybės pilni, troško būti visiškai
nepriklausomi nuo Dievo. Šėtono
sugundyti, nepanoro pripažinti savo
Kūrėjo viršenybės nei Jo tėviškos
meilės. Tokia yra pati didžiausia
žmonijos, visų laikų vyrų ir moterų
nelaimė, primena šventasis Paulius 
Laiške Romiečiams. Apaštalo
žodžiais, anų stabmeldžių kaltė buvo 
„bedievystė ir neteisybė, kai teisybę jie
užgniaužia neteisingumu“ [4],
nepripažinti Dievo kaip Viešpaties ir
Jo negarbinti, nors jiems buvo
atsiųsta nemažai išorinių ženklų.
Pažinę Dievą per Jo kūrinijos
stebuklus, „jie negarbino jo kaip
Dievo ir jam nedėkojo, bet tuščiai
svarstydami paklydo ir neišmani jų
širdis aptemo“ [5].

Ši tragedija įgauna ryškius kontūrus
dabartinėje visuomenėje bent jau
didesnėje pasaulio dalyje. Nenoriu
perdėti ir nesu pesimistas;
atvirkščiai: negalime nepripažinti šio



fakto, kuris turi mus paskatinti
džiaugsmingai skleisti Tiesą. Dar
kartą pabrėžiu: daugelyje šalių tarp
įvairiausios padėties žmonių
garbinimo esmė išnykusi, tad tikrieji
krikščionys su antgamtišku ir
žmogišku optimizmu esame
pakviesti atgaivinti šios nuostatos,
vienintelės tinkamos žmonėms –
Dievo kūriniams. Jei tautos
negarbina Dievo, jos garbins pačias
save įvairiais istorijoje žinomais
būdais – valdžia, malonumais,
turtais, mokslu, grožiu,
nesuvokdami, kad visi šie dalykai,
atsieti nuo galutinio tikslo – Dievo,
išnyksta: „Juk kūrinys be Kūrėjo
pranyksta“ [6], skelbia Vatikano II
Susirinkimas. Todėl svarbiausia
naujosios evangelizacijos užduotis
yra padėti aplinkiniams iš naujo
atrasti garbinimo būtinybę ir
prasmę. Ateinančios Žengimo į
Dangų, Sekminių ir švč. Kristaus
Kūno ir Kraujo šventės yra tarsi
kvietimas „iš naujo atrasti



eucharistinio garbinimo
vaisingumą (...), būtiną sąlygą
sulaukti vaisių (Plg. Jn 15, 5), ir
neleisti, kad mūsų apaštališkoji
misija apsiribotų nevaisingomis
pastangomis, bei pasiekti, kad ji
taptų Dievo meilės liudijimu“ [7].

„Tebūnie tavo malda visada
nuoširdi ir tikra Dievo garbinimo
išraiška“ [8], rašė mūsų Tėvas
knygoje „Kalvė“. Kiek daug
garbinimo akimirkų pasitaiko dienos
metu, jei gyvename sąmoningai! Nuo
darbo paaukojimo ryte iki dienos
peržvelgimo vakare visa mūsų diena
gali ir turi virsti malda, mūsų Dievo
pagerbimu.

Šventosios Mišios visų pirma yra
Švenčiausiosios Trejybės garbinimas
per Jėzų Kristų ir susivienijus su Juo. 
Gloria giesme dėkojame Dievui „už Jo
didžią šlovę“: ne už mums suteiktas
malones, bet už tai, kad Dievas yra ir
kad Jis yra didis. Sanctus giesme



kartu su angelais ir palaimintaisiais
skelbiame: „Šventas, šventas, šventas
Viešpats, galybių Dievas“, tai –
žodžiai, kuriuose slypi viena iš
aukščiausių Dievo garbinimo formų.
Dažnai įvairiomis progomis
kreipiamės į Švenčiausiąją Trejybę
malda: „Garbė Dievui Tėvui, ir Sūnui,
ir Šventajai Dvasiai“. Nuolatinis
priklaupimas priešais tabernakulį –
sąmoningai, iš visos širdies, kaip
patardavo šv. Chosemarija – irgi yra
puikus garbinimo būdas.

Kiekvienas iš jūsų, mano dukterys ir
sūnūs, turite ieškoti savojo būdo kas
dieną su užsidegimu priartėti prie
Dievo ir parodyti Jam sūnišką ir
dukterišką pagarbą. Kartais to
pasieksite trumpa malda, galbūt
pasirinktu iš Psalmių ar kitų
įkvėpimo suteikiančių šaltinių, ypač
iš Evangelijos; kartais posakiais,
kurių mus mokė mūsų šventasis
Įkūrėjas, kai norėdamas, kad
nuoširdžiai garbintume Dievą,



atverdavo savo širdį ir perspėjo, jog
turime patys stengtis siekti artumo
su Viešpačiu.„Tegu kiekvienas
sukalba, ką nori, – aiškino, – nes
trumpa karšta malda yra tarsi
meilė iš pirmo žvilgsnio, pagyra,
kaip sako mano gimtinėje,
pagyrimas. Jei mylite, jūsų
nereikia mokyti ypatingų
formuluočių: tikslūs žodžiai
kiekvieną akimirką jums patys
ateis į širdį ir į lūpas“ [9].

Šiemet daug kur Kristaus Kūno ir
Kraujo šventė minima birželio 26 d.,
per liturginę šv. Chosemarijos šventę.
Šis sutapimas mane užlieja
džiaugsmu, nes mūsų Tėvas be galo
mylėjo Šventąją Eucharistiją. Siūlau
šią dieną – arba ketvirtadienį prieš
tai tose vietovėse, kur tą dieną
švenčiamas Kristaus Kūno ir Kraujo
šventė – išgyventi šią didžią šventę
(geriausiai būtų, jei dalyvautumėt
eucharistinėje procesijoje) taip, kaip
mūsų Įkūrėjas, kuris Danguje per



amžius garbina Švenčiausiąjį Jėzaus
Žmogiškumą.

Popiežius Benediktas XVI atkreipia
dėmesį, kad vienas iš pagrindinių
šios šventės eucharistinės procesijos
akcentų yra „atsiklaupti priešais
Viešpatį ir Jį garbinti. Garbinti
Dievą Jėzų Kristų, kuris tapo
duona, laužiama iš meilės, yra pats
geriausias ir veiksmingiausias
vaistas nuo vakarykštės ir
šiuolaikinės stabmeldystės.
Atsiklaupti priešais Eucharistiją
yra laisvės išpažinimas: tas, kuris
nusilenkia Jėzui, tas negali ir
neturi klauptis prieš jokią žemišką
valdžią, kad ir kokia ji būtų
galinga. Mes, krikščionys,
klaupiamės tik prieš Dievą, prieš
Švenčiausiąjį Sakramentą, nes
žinome ir tikime, kad jame gyvas
vienintelis tikras Dievas, sukūręs
pasaulį ir jį taip mylėjęs, kad
paaukojo savo vienatinį Sūnų (Plg. 
Jn 3, 16) [10].



„Kokia graži šiais laikais
nuolatinė visų laikų krikščionių
malda priešais šventąją Ostiją!
Garbink, liežuvi, Paslaptį
garbingojo Kūno ir nuostabiojo
Kraujo, kurį visų Tautų Karalius,
gimęs iš Motinos įsčių, praliejo,
kad išgelbėtų pasaulį (Giesmė
Pange lingua). Būtina atsidavus
garbinti šį slėpiningąjį Dievą (plg.
Adoro te devote): Jis yra tas pats
Jėzus Kristus, gimęs iš Mergelės
Marijos, tas pats, kuris kentėjo ir
buvo paaukotas ant Kryžiaus, tas
pats, iš kurio perverto šono tekėjo
vanduo ir kraujas (plg. Ave
verum)“ [11].

Kai atsiklaupiame prieš Jėzų Kristų,
įsikūnijusį Sakramente – slypintį
tabernakulyje ar pastatytą ant
altoriaus, garbiname Kalvarijos
Pasiaukojimo Auką, atgyjančią
šventų Mišių metu. Eucharistijos
garbinimas Mišiose ir ne jų metu
nėra priešingi dalykai. Atvirkščiai, jie



darniai vienas kitą papildo. „Iš tiesų
Eucharistijoje Dievo Sūnus
susitinka su mumis ir trokšta
susivienyti. Eucharistinis
garbinimas yra ne kas kita, kaip
akivaizdi eucharistinės šventės
tąsa, kuri pati savaime yra didi
Bažnyčios garbinimo išraiška (...).
Garbinimas ne šventų Mišių metu
tęsia ir sustiprina šį liturginį
šventimą“ [12].

Tad ateinančiomis savaitėmis dar
uoliau puoselėkime pagarbą
Šventajai Eucharistijai. Dėkime visas
pastangas įsiklausyti į Dievo Žodį, į
Šventojo Rašto apmąstymus,
liturgines giesmes, maldas, kurias
kiekviena ir kiekvienas kalbame
priešais Švenčiausiąjį Sakramentą. Ir,
kaip moko liturgija, stenkimės tylos
akimirkas užpildyti tikru vidiniu
pokalbiu su Kristumi Šventojoje
Ostijoje, iš širdies į Širdį. Kokia puiki
proga paklausyti mūsų Tėvo
Patarimo! „Priklaupkite su didesne



meile sveikindami Viešpatį įeidami
ir išeidami iš Centro. Ir nors
garsiai nieko nesakydami,
kreipkitės į Jį širdimi: Jėzau, tikiu
Tavimi, myliu Tave; atleisk visiems
savo vaikams, kurie nemokėjome
būti ištikimi... Sakykite, kas jums
tuo metu šauna į galvą,
impulsyviai: nemokysiu jūsų
žodžių, tarsi būtumėt trimečiai
vaikai. Kiekvienas mokėsit savaip
kreiptis į Viešpatį; o jei
nemokėjote, dar išmoksite.

Ne kartą kalbėjome apie
asmenines trumpas maldas,
kurias kiekvienas stengiamės
susikurti. Jie yra pagarbinimas,
susižavėjimo, džiaugsmo, meilės,
entuziazmo šūksnis; meilės, kuri
išsiveržia iš sielos gelmių (...)!
Visada svarbiausia meilė ir
atsidavimas“ [13].

Neslėpsiu, kad neretai prisimenu
žodžius, kuriuos išgirdau sakant šv.



Chosemariją: „Kiek šlovės pavogiau
iš Dievo!“, nes manė, kad galėjo
uoliau besąlygiškai tarnauti
Švenčiausiajai Trejybei. Ar mes
puoselėjame šį Deo omnis gloria
užsidegimą? Ar dori mūsų siekiai?
Kaip aukojame Viešpačiui kasdienius
ir nekasdienius dalykus?

Birželio 25 d. minėsime dar vieną
pirmojo Opus Dei kunigų
įšventinimo sukaktį. Trys mūsų Tėvo
vaikai, kurie 1944 m. buvo
pašventinti į kunigus – kunigas
Alvaro, kunigas Jose Maria, kunigas
Jose Luis – nesunkiai atsisakė
sėkmingos esamos ir būsimos
pasaulietinės karjeros ir pasekė
Dievo balsu, kuris juos per mūsų
Įkūrėją kvietė į kunigystę. Toks
poelgis jiems nebuvo joks 
pasiaukojimas tiesiogine šios sąvokos
prasme, tarsi jis būtų brangus
užstatas. Jie nedelsdami ir su
džiaugsmu atsakė į šį dievišką
kvietimą, žinodami, kad čia yra kitas



būdas tarnauti Dievui, Bažnyčiai ir
sieloms su tokiu pat atsidavimu, kaip
ir kitų Opus Dei tikinčiųjų.

Su mūsų Tėvo ir tų trijų pirmųjų
kunigų pagalba prašykime
Viešpaties, kad ši dvasia būtų
išsaugota Opus Dei prelatūroje, kad
turėtume kunigus ir jų padedami
plėstume apaštališkąją veiklą; kad
visos ir visi turėtų stiprią šventą
kunigystės sielą. Melskimės ir už tai,
kad visame pasaulyje ir visoje
Bažnyčioje atsirastų daug jaunimo ir
subrendusių žmonių, kurie eitų
kunigystės keliu, nuolankiai
paklusdami Gerojo Ganytojo balsui.

Ir toliau melskitės už mano
intencijas. Melskitės už Popiežiaus
kelionę pirmomis šio mėnesio
dienomis į Kroatiją. Trokštu, jog visą
gyvenimą nuolat melstume Dievą,
kad Jis padėtų mums įgyvendinti Jo
Šventą Valią, besąlygiškai
atsiduodami, su nuolatiniu dosnumu,



įsitikinę, jog susivienijus maldoje
dviem ar daugiau žmonių, mūsų
Dievas Tėvas mus tikrai išklausys
[14].

Taip pat norėjau, kaip ir
kiekviename laiške, paminėti įvairias
Opus Dei istorijos, mūsų asmeninės
istorijos, sukaktis, nes turime
prisiminti šiuos žodžius: „Mūsų
Viešpats Dievas, prieš darydamas
gerą darbą žmonėms, pirmiausia
galvoja, kuriuos žmones pasirinkti
įrankiais... ir tada jiems suteikia
reikiamų malonių“ [15].

Su meile jus laimina

Jūsų Tėvas

+ Javier

Roma, 2011 m. birželio 1 d.

[1] Benediktas XVI, Katechezės
susitikimas su pirmosios Komunijos
vaikais, 2005/10/15.



[2] Mt 2, 11.

[3] Pr 3,5

[4] Rom 1, 18.

[5] Ten pat, 21.

[6] Vatikano II Susirinkimas,
Pastoralinė Konstitucija Gaudium et
spes, nr. 36.

[7] Benediktas XVI, Kalba Romos
vyskupijos ekleziastinėje asamblėjoje,
2010/06/15.

[8] Šv. Chosemarija, Kalvė, nr. 263.

[9] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1972/03/26.

[10] Benediktas XVI, Homilija Corpus
Christi iškilmių proga, 2008/05/22.

[11] Šv. Chosemarija,, Kai Kristus eina
pro šalį, nr. 84.



[12] Benediktas XVI, Apaštalinis
paraginimas Sacramentum caritatis,
2007/02/22, n. 66.

[13] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1972/06/01.

[14] Plg. Mt 18, 19.

[15] San Josemaría, Instrucción,
1934/03/19, n. 48.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-birzelio-

men/ (2026-01-15)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-birzelio-men/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-birzelio-men/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2011-birzelio-men/

	Prelato laiškas (2011 birželio mėn.)

