
opusdei.org

Prelato laiškas (2010
m. vasaris)

Šio mėnesio laiške Prelatas
skelbia Marijos metų pradžią,
norėdamas atsidėkoti
Viešpačiui už tai, kad prieš 80
metų šv. Chosemarija suprato,
jog Opus Dei yra kelias
šventumo link ir moterims.

2010-02-14

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Šį mėnesį sukanka aštuoniasdešimt
metų nuo tos akimirkos, kai šv.



Chosemarija pamatė, kad Opus Dei
skirta ir moterims. Kaip žinome,
1928 m. spalio 2 d. sulaukęs įkūrimo
nušvitimo, mūsų Tėvas manė, kad
Opus Dei bus skirta tik vyrams. Tad
nesunkiai galime įsivaizduoti, kaip
jis nustebo ir nudžiugo, kai praėjus
vos keletui mėnesių, 1930 m. vasario
14 d., Viešpats jam leido suprasti, kad
tikisi ir moterų pagalbos savo
pavyzdžiu ir žodžiu visur skleisti
šventumo per darbą ir kasdienį
gyvenimą žinią. Po kelerių metų,
kupinas dėkingumo Apvaizdai, Tėvas
teigė, kad „iš tiesų, be šios
Viešpaties valios ir be jūsų seserų,
Opus Dei būtų likusi luoša“ [1]. Tą
jis kartojo daugybę kartų, duodamas
suprasti, dukros, kokia didelė
kiekvienai teko atsakomybė.
Nukrypdamas nuo temos paraginsiu,
kad pasimelstumėt už intenciją, kuri
jums atneš džiaugsmo.

Nuo 1930 m. vasario 14 d. šv.
Chosemarija stengėsi atverti Opus



Dei, šį kelią į šventumą kasdienybėje
visų profesijų, rasių ir socialinių
aplinkybių moterims. Dabar rodome
savo dėkingumą Švenčiausiajai
Trejybei, nes šiandien tas – tikrovė: ši
veikla giliai ir plačiai įsišaknijo
visame pasaulyje, nepaisant didžių
sunkumų, kuriuos šv. Chosemarijai
teko įveikti, ypač pradžioje. Jei jo
mokymas apie žemiškų dalykų
pašventinimą susidūrė su šitiek
kliūčių ketvirtame ir penktame
praeito amžiaus dešimtmečiuose,
pagalvokite, su kokiais sunkumais
jam teko susidurti, kai šis kvietimas
visų profesijų žmonėms eiti
šventumo keliu atsivėrė ir moterims.

Šiandien, suprantama, moterims
daugelyje sričių pripažįstamos tokios
pačios galimybės kaip ir vyrams, bet
prieš aštuoniasdešimt metų buvo
kitaip. Pavyzdžiui, tais laikais retai
kuri studijuodavo universitete ar
dirbdavo ne namie – išskyrus
rankdarbius, kuriuos visada



darydavo; tuo labiau buvo neįprasta,
kad moteris užimtų civilinės,
socialinės ar akademinės
atsakomybės postus. Po daug
dešimtmečių Vatikano II
Susirinkimas paskelbė: „Ateina
metas, atėjo metas iki galo išsipildyti
moters pašaukimui, metas moteriai
įgauti pasauliui iki šiol nepasiektų
įtakos, svarbos ir galios. Todėl šią
akimirką, kai žmonija patiria tokius
gilius pokyčius, moterys, kupinos
Evangelijos dvasios, gali labai padėti
žmonijai nesmukti“[2].

Nuo tų laikų buvo nueitas ilgas kelias
nesuskaičiuojamos daugybės žmonių
dėka, tų žmonių, kurie stengdamiesi
pasiekė, kad būtų pripažintas – taip
pat civiliniuose įstatymuose – moters
orumas, tokios pat teisės ir pareigos
kaip ir vyrų. Tarp šių žmonių, reikia
pripažinti, ypatinga vieta atitenka šv.
Chosemarijai, kuris nuo pat pirmos
akimirkos ragino savo dukras ir tas,
kurios ateidavo į Opus Dei, siekti



užsibrėžtų tikslų pačiose
įvairiausiose žmogiškos veiklos
srityse. Mintyse man iškyla daug
konkrečių atvejų: nuo tų, kai jis
atkakliai ragindavo moteris,
turinčias intelektualių sugebėjimų,
siekti profesinių aukštumų kultūros,
mokslo ir kitose srityse; iki tų, kai
užsidegęs siekė, kad būtų pripažinta
didžiulė kitokio pobūdžio darbų
svarba visuomenei. Pavyzdžiui, jo
paskatintos visame pasaulyje buvo
įkurtos ugdymo institucijos, kuriose
daug jaunų merginų ruošiamos
profesiniam darbui namuose, kad šie
darbai sulauktų pelnyto pripažinimo
tiek civiliniuose įstatymuose, tiek
visuomenės sąmonėje.

Dėkoju Dievui už tai, kad Prelatūros
tikintieji išvien su daugybe kitų geros
valios žmonių padėjo ir vis dar
padeda po pasaulį skleisti šią
krikščionišką moters padėties viziją.
Tačiau dar šitiek nepadaryta! Nors
daug kur jau visiškai pripažįstamas



moters orumas ir jos vaidmens
svarba, visgi kitur ši galimybė dar
sunkiai pasiekiama. Šiaip ar taip,
mes, Dievo sūnūs ir dukterys, turime
atkakliai tęsti šią užduotį ir rodyti,
kad, kaip rašė mūsų Įkūrėjas, 
„moters vystymasis, brandumas ir
emancipacija neturi siekti lygybės
– vienodumo – su vyru, vyriško
būdo imitacijos: moteriai tas
nebūtų joks laimėjimas, o greičiau
pralaimėjimas. Ne todėl, kad ji yra
blogesnė ar geresnė už vyrą, bet
todėl, kad yra kitokia. Apskritai
kalbant apie juridinį jos
pripažinimą tiek civilinėje, tiek
ekleziastinėje teisėje, galima
kalbėti apie teisių lygybę, nes
moteris, lygiai kaip vyras, turi
žmogaus ir Dievo vaiko orumą. Bet
pradedant nuo šios esminės
lygybės, kiekviena turi pasiekti tą,
kas jai tinkamiausia. Taigi
emancipacija yra reali galimybė
iki galo atskleisti savo galimybes:
tiek kiekvienos atskirai, tiek



galimybes kaip moteris. Teisinė
lygybė, teisinė galimybių lygybė ne
užgniaužia, o kaip tik leidžia ir
skatina šią įvairovę, kuri visiems
yra turtas“ [3].

Panašiai 2008 m., kai minėjome Opus
Dei įkūrimo aštuoniasdešimtmetį,
pamaniau, kad tinkamiausia pradėti
padėką šiuos mėnesius nugyvenant
kartu su Švč. Mergele Marija. Todėl
su dideliu džiaugsmu nuo vasario 14
d. iki 2011 metų tos pačios dienos
skelbiu naujus Opus Dei Marijos
metus. Šiais mėnesiais mes
stengsimės geriau ir dažniau
pagerbti mūsų Motiną, ypač
atsakingai melsdamiesi ir kalbėdami
šventąjį Rožinį, skleisdami šią
pamaldumo praktiką savo šeimose ir
tarp draugų. Dėkokime Dievui už
moteris, kurios savo darbu prižiūri
Prelatūros centrus, kurios savo
svarbiu vaidmeniu palaiko ir
pagerina Viešpaties Opus Dei



suteiktą namų dvasią, mūsų Tėvui
įkvėptą 1928 m.

Pirmieji šių Marijos metų mėnesiai
sutampa su paskutiniais Benedikto
XVI visoje Bažnyčioje sušauktų
Kunigų metų mėnesiais. Šiuo
laikotarpiu jus raginau, kad
melsdamiesi už kunigus, kasdien
uoliau melstumės ir už tai, kad visi
tikintieji sąmoningiau jaustume savo
kunigišką sielą; kad kasdien
pasiryžtume šią visiems
krikštytiesiems suteiktą dovaną su
džiaugsmu skleisti žmonėms.

Vasario 14 d. sukanka dar vienos
Šventojo Kryžiaus Kunigų draugijos
įkūrimo 1943 m. metinės. Tądien, kai
šv. Chosemarija vieno moterų centro
koplytėlėje aukojo Šventas Mišias,
Viešpats jam parodė išeitį, kaip
įšventinti Opus Dei kunigus. Mūsų
Tėvas, giliai tikintis dieviškąja
Apvaizda, aiškiai regėjo, kad šituo
datų sutapimu Viešpats panoro



patvirtinti šią gilią dvasios,
pašaukimo ir santvarkos vienybę,
būdingą Opus Dei vyrams ir
moterims, pasauliečiams ir
kunigams. Teigė:„Regis, Viešpats
nori mums pasakyti:
nesugriaukite Opus Dei vienybės!
Mylėkite ją, ginkite ir puoselėkite!“
[4].

Kunigiška siela yra ne kas kita, kaip
bendroji kunigystė, suteikiama per
Krikštą ir apimanti kiekvieną
egzistencijos akimirką. Mūsų Tėvas
dėkodavo Viešpačiui, kad ši tikrovė
įsikūnijo į kiekvieną iš Opus Dei
tikinčiųjų. „Dažnai kartoju jums
visiems, – pavyzdžiui, mokė jis 1960
m., – kunigams ir pasauliečiams,
kad turite kunigišką sielą. Maža
to: sakyčiau visiems savo vaikams,
kad jie yra kunigai – turintys
karališkąją kunigystę, apie kurią
kalba šventasis Petras (plg. 1 Pt 2,
9) – ne vien todėl, kad priėmė
Krikštą, bet todėl, kad vos estis lux



mundi, „jūs esate pasaulio šviesa“, 
o šviesa negali pasislėpti: non
potest civitas abscondi supra
montem posita, „neįmanoma
nuslėpti miesto, pastatyto ant
kalno“(Mt 5, 14). Kristus yra
iškeltas ant Kryžiaus, kad
pritrauktų visa į Save ir kad mano
vaikai stengtųsi Jį iškelti į visos
kilnios žmogiškos veiklos viršūnę
bei vesti pas Jį sielas“ [5].

Primindamas mums šią tiesą, mūsų
Tėvas ragindavo gyvendinti mūsų
krikščionišką pašaukimą. Bet jis ne
vien tik teoriškai skleidė šią tiesą, o ir
mokė ją įgyvendinti praktiškai.
Patardavo gyventi šventąsias Mišias
visas dvidešimt keturias valandas
per parą, skirti Viešpačiui Altoriaus
aukoje dienos darbus, sėkmes ir
nesėkmes, vargus ir džiaugsmus.
Patardavo dirbant stengtis su
krikščioniška dvasia įgyvendinti
kiekvienos profesinės veiklos
dorybes – darbštumą, pasiaukojimą,



tarnavimą kitiems ir t. t. Šitaip
šventosios Mišios virsta tikru 
„krikščionio dvasinio gyvenimo
centru ir šaknimis“ [6], o mes
tęsiame Šventąją Auką per visą
dieną.

Jis mėgdavo leistis į smulkmenas. Per
vieną susirinkimą su jaunimu
paklaustas, kaip praktiškai
įgyvendinti kunigišką sielą, atsakė: 
„Koks, tavo manymu, turi būti
kunigas? Pasiaukojantis, uolus,
besišypsantis, patraukiantis kitus,
neatstumiantis žmonių, kurie
prašo jo paslaugos, mokantis
atleisti, mokantis suprasti,
mokantis patarti ir t. t. Tu tą
žinojai ir dar daug daugiau, tad
neabejoju, mano sielos sūnau, kad
mokėsi taip elgtis: todėl ir turi
kunigišką sielą“ [7].

Kita proga sakė: „Dalyvaujate
karališkoje Kristaus kunigystėje,
nes priėmėte Krikšto ir



Sutvirtinimo sakramentus ir
gaunate malones, kurias teikia
Šventoji Dvasia, tai yra darote
daug gerų darbų. Kartais vienas
jūsų žodis sugrąžina regėjimą
neregiui; jūsų elgesys įkvepia
luošį, žmogų, kuris nieko nedarė
krikščioniško gyvenimo labui,
atsistoti ir dirbti šalia jūsų;
kartais dvokiantys negyvėliai eina
Atgailos sakramento, sujaudinti
jūsų prašymų, jūsų mokymo, jūsų
maldų. Jie tampa tyri, išsivalo ir
ima daryti gerus darbus: jie
prisikelia“ [8].

Šitaip mąstydami, apgalvokime, ar
Šventosios Mišios iš tikrųjų yra mūsų
troškimų ir intencijų pagrindas,
šventumo troškimo ir apaštalavimo
šaltinis. Ar įžvelgiame sielas žmonių,
kuriuos sutinkame per dieną? Ar
įžeidimus, kuriuos patiria Viešpats,
sutinkame su meile ir atlaidumu? Be
to, jauskime vienybę su tais, kurie
kenčia materialinį ir dvasinį



nepriteklių dėl karų, persekiojimų,
stichinių nelaimių, ir stenkimės, kiek
tik įmanoma, jiems skirti savo
maldas ir materialią pagalbą.
Trokštame, kad žinios apie žemės
drebėjimą Haityje neliktų vien tik
atsiminimas.

Apaštalavimo vaisiai priklauso nuo
mūsų vienybės su Viešpačiu, kaip
pabrėžė Popiežius, kalbėdamas apie
ypač veiksmingą apaštališką šventojo
Arso klebono veiklą. „Jis sugebėjo
paliesti žmonių širdis, – aiškino jis, –
ne savo žmogiškų gabumų dėka, nei
vien valios, kad ir kokios pagirtinos,
pastangomis; jis užkariavo net pačias
atšiauriausias širdis joms
pasakodamas, ką išgyvena giliai
širdyje, tai yra, apie savo draugystę su
Kristumi. Jis buvo „įsimylėjęs“ Kristų,
o tikroji jo apaštališkos sėkmės
paslaptis buvo meilė paskelbtai,
aukotai ir išgyventai eucharistinei
Paslapčiai, virtusi meile Kristaus



avelėms, krikščionims ir visiems
žmonėms, ieškantiems Dievo“ [9].

Vasario 19 d. ypač prisiminsime
mylimiausiąjį tėvą Alvaro, kuris šią
dieną švęsdavo savo vardadienį.
Prašykime jo pagalbos nugyventi
šiuos Marijos metus su tokia pat
sūniška dvasia, kokia įvairių Opus
Dei jubiliejų proga pirmasis šv.
Chosemarijos įpėdinis paskelbė ir
nugyveno ne vienus Marijos metus.
Kitą dieną, vasario 20-ąją, įšventinsiu
į diakonus du jūsų brolius
asocijuotuosius narius. Melskimės už
juos ir už visą dvasininkiją.

Prieš kelias dienas Šventasis Tėvas
man suteikė asmeninę audienciją.
Nunešiau jam jūsų visų meilę ir
maldas, patikindamas, kad mes
nuolat meldžiamės už jį ir jo
intencijas. Melskimės ir toliau,
susivieniję su Petro įpėdiniu ir už
visus vyskupus, kunigus bei
Bažnyčios tikinčiuosius. Benediktas



XVI palaimino visą Opus Dei
tikinčiųjų ir kiekvieno bei kiekvienos
jūsų apaštališkąjį darbą.

Nėra reikalo jums priminti, kad dedu
daug vilčių į jūsų maldą už mano
intencijas. Ir toliau uoliai melskitės.

Su meile jus laimina

Jūsų Tėvas

+ Javier

Roma, 2010 vasario 1 d.

[1] Šv. Chosemarija, Notas de una
reunión familiar, 1955/02.

[2] Vatikano II Susirinkimas, Žinia
moterims, 1965/12/08, nr. 3-4.

[3] Šv. Chosemarija, Conversaciones,
n. 87.

[4] Šv. Chosemarija, Notas de una
homilía, 1958/02/14.



[5] Šv. Chosemarija, Notas de una
meditación, 1960/04/15.

[6] Šv. Chosemarija, Es Cristo que
pasa, n. 87.

[7] Šv. Chosemarija, Notas de una
reunión familiar, 1974/03/31.

[8] Šv. Chosemarija,Notas de una
reunión familiar, 1972/10.

[9] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2009/08/05.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-
vasaris/ (2026-01-19)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-vasaris/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-vasaris/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-vasaris/

	Prelato laiškas (2010 m. vasaris)

