
opusdei.org

Prelato laiškas (2010
m. rugsėjis)

Šį mėnesį Prelatas Opus Dei
tikintiesiems kalba apie rugsėjo
liturginių švenčių prasmę.

2011-01-06

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Kaip ir kiekvienais metais, įpusėjus
šiam mėnesiui minime Šv. Kryžiaus
Išaukštinimo šventę, kuri skatina
mus, kupinus padėkos, apmąstyti
stebuklą, kad „Dievas taip pamilo
pasaulį, jog atidavė savo viengimį



Sūnų, kad kiekvienas, kuris Jį tiki,
nepražūtų, bet turėtų amžinąjį
gyvenimą“ [1].

Dievo Žodis tapo žmogumi,
nusižemino, tapdamas paklusnus iki
mirties, iki kryžiaus mirties [2], kad
mus išganytų. Todėl „pakėlę akis į
Nukryžiuotąjį, garbiname Tą, kuris
atėjo panaikinti pasaulio nuodėmių ir
suteikti mums amžinojo gyvenimo.
Bažnyčia mus kviečia su
pasididžiavimu iškelti šlovingąjį
Kryžių, kad pasaulis išvystų, kokia
didi Nukryžiuotojo meilė visiems
žmonėms. Kviečia mus dėkoti Dievui
už tai, kad iš medžio, mirties nešėjo,
vėl išdygo gyvybė“ [3].

Opus Dei Dievo vaikams ši šventė
turi ypatingą prasmę nuo to laiko, kai
Viešpats apšvietė mūsų Tėvą, kad šis
giliau suvoktų, jog esame pašaukti
kelti Kristaus Kryžių visoje kilnioje
žmogiškoje veikloje. „Instaurare
omnia in Christo, – kreipiasi



šventasis Paulius į Efeso
krikščionis (Ef 1, 10); pranešti
visam pasauliui su Jėzaus dvasia,
paversti Kristų viso ko širdimi. Si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jn 12, 32),
„kai būsiu pakeltas nuo žemės,
visus patrauksiu prie savęs“. Savo
Įsikūnijimu, darbu Nazarete,
mokymu ir stebuklais Judėjos ir
Galilėjos žemėse, Mirtimi ant
Kryžiaus ir Prisikėlimu Kristus
yra pasaulio centras, Pirmagimis
ir visų gyvų būtybių Viešpats“ [4].
O kad prisidėtume prie visų sielų
Atpirkimo, Viešpats pasiūlė mums
padedamiems Jo malonės atlikti
žmogiškai tobulai, su tarnystės
dvasia ir teisingu tikslu savo darbą,
paversti jį malda.

Iš Kristaus pasiaukojimo kyla visos
malonės, kurias Dievas seikėja
žmonėms. Todėl neišeina gyventi
antgamtiškojo gyvenimo, dalyvauti
atpirkėjiškoje Jėzaus misijoje, jei



širdimi glaudžiai nesusivienysime su
Šventuoju Kryžiumi: pirmiausia kuo
giliau išgyvendami šventąsias Mišias,
kuriose per sakramentus iš tikrųjų
susitinkame su dieviškąja Kalvarijos
Auka. Be to, esame skatinami su
džiaugsmu sutikti savo žemiškame
kelyje pasitaikančias negandas bei
skausmus ir uoliai ieškoti progų
laisva valia aukotis ir atgailauti
kiekvienos dienos smulkmenose. 
„Kokia laimė turėti Kryžių! – sušuko
vienas Bažnyčios Tėvas. – Kas turi
Kryžių, tas turi lobį“ [5]. Tačiau būtų
didžiulė klaida painioti Kryžių su
liūdesiu, su pasidavimu, su niūriu
horizontu, nes yra priešingi: jis
mums atneša laimę ir veda į ją, kuri
yra Kristuje, nukryžiuotame Kristuje
[6].

Šv. Chosemarija giliai išmanė
pasiaukojimą nuo ankstyvos
jaunystės, kai jo sieloje apsigyveno
Viešpats, ruošdamas jį misijai, kurią
ketino jam patikėti: įkurti Opus Dei.



Sunkumus jis visada priimdavo su
džiaugsmo dvasia, nors kartais jų ir
nesuprasdavo. Įkvėptas Šventosios
Dvasios, netrukus giliai suvokė, kad
Kryžius yra – ir visada bus –
antgamtiško apaštališkos misijos
veiksmingumo garantas.

„Būtent šis antgamtiškas skausmo
priėmimas kartu yra ir didesnė
pergalė. Jėzus, mirdamas ant
Kryžiaus, nugalėjo mirtį; Dievas
mirtį paverčia gyvenimu. Dievo
vaikas yra ne tas, kuris
užsisklendžia savo tragiškame
likime, o tas, kuris su
pasitenkinimu iš anksto mėgaujasi
pergale. Šios pergalingos Kristaus
meilės vardan mes, krikščionys,
turime traukti visais žemiškais
keliais, savo žodžiais ir darbais
skleisdami ramybę ir džiaugsmą.
Turime kovoti – kovoti už taiką –
su blogiu, su neteisybe, su
nuodėme, taip skelbdami, kad
dabartinė žmogiška būsena nėra



galutinė; kad Dievo meilė,
atsiskleidusi Kristaus Širdyje,
pasieks šlovingą dvasinę žmonių
pergalę“ [7].

Džiaugsmingas Kryžiaus
vaisingumas vėl pasireiškia per Švč.
Marijos Sopulingosios šventę rugsėjo
15 d. Bažnyčia mus kviečia pažvelgti
į Mariją prie Sūnaus, kuris, prikaltas
prie medžio iš meilės miršta už mūsų
nuodėmes. Dieviškoji apvaizda buvo
numačiusi, kad Jis tą valandą bus
Golgotoje ir kad Jėzus patikės visus
žmones savo Motinos globai: 
„Moterie, štai tavo sūnus!“ [8], –
sako Jai. O Ji, didžiulio sielvarto
pakirsta, mus iš tikrųjų priglaudžia,
išgirdusi „štai tavo motina“ [9], kai
Viešpats kreipiasi į Joną. Jėzui
mirštant, mes gimėme gyventi
malonėje, naujoje vienybėje su
Dievu, nenuilstamai padedami mūsų
Motinos.



Daug šventųjų ir dvasinių rašytojų
pabrėžė: nors per Jėzaus gimimą
Betliejuje mūsų Motina nekentėjo
fizinių motinystės kančių, per mūsų
dvasinį gimimą taip nebuvo. 
„Visuotinė Marijos, „Moters“
vestuvėse Kanoje ir Kalvarijoje,
motinystė panaši į Ievos, „visų gyvųjų
motinos“ (Pr 3, 20). Tačiau ši prisidėjo
prie nuodėmės atėjimo į pasaulį, o
naujoji Ieva, Marija, prisideda prie
Atpirkimo (...).

Šiai misijai įgyvendinti, – aiškino
Popiežius Jonas Paulius II, – iš
Motinos prašoma labai skaudžios
aukos – priimti savo Pirmagimio mirtį
(...). Taigi Jos sutikimas atlikti šią
misiją yra susitaikymas su Kristaus
auka, kurią Ji dosniai priima,
paklusdama Dievo valiai. Nors Dievo
sumanyme Marijos motinystei nuo pat
pradžių buvo skirta apimti visą
žmoniją, tik Kalvarijoje, per Kristaus
auką, atsiskleidžia jos visuotinumo
mastas“ [10].



Mano dukterys ir sūnūs, mūsų
darbas su sielomis atneš vaisių
gausą, jei ramiai ir džiaugsmingai
liksime susivieniję su Jėzumi
Kristumi ant Kryžiaus, prie pat
Sopulingosios Mergelės. 
„Atpirkimas, įvykęs Jėzui mirus
Kryžiaus gėdoje ir šlovėje, „kuris
žydams yra papiktinimas, o
pagonims – kvailystė“ (1 Kor 1, 23),
Dievo valios dėka pildysis tol, kol
ateis Viešpaties valanda.
Neįmanoma gyventi pagal Jėzaus
Kristaus Širdį ir nesijausti kaip
Jam, siųstam peccatores salvos
facere, „išgelbėti nusidėjėlių“ (1
Tim 1, 15), neabejojant, kad mes
patys turime kasdien vis labiau
pasikliauti Dievo gailestingumu. Iš
čia ir kyla stiprus troškimas būti
Kristaus atpirkimo
pagalbininkais, kartu su Juo
gelbėti visas sielas, nes norime
būti ipse Christus, pats Jėzus
Kristus, kuris „atidavė save kaip
išpirką už visus“ (1 Tim 2, 6) [11].



Nuo pat krikščionybės pradžios šiuo
keliu ėjo Jėzaus mokiniai ir
semdamiesi jėgų iš Kryžiaus
stiprybės, skleidė Kristaus žinią
aplinkiniams, kurie dažnai būdavo
labai nutolę nuo Dievo. Taip su
Viešpaties malone ir su pirmųjų
mokinių užsidegimu įvyko pagoniško
pasaulio atsivertimo stebuklas.

Rugsėjo 21 d. švenčiame Šv. Mato
šventę; jis buvo vienas iš tų dvylikos,
kuris, kaip tradiciškai pasakojama,
parašęs savo vardo Evangeliją, kentė
kankinio dalią Persijoje. Jis pats
kadaise tiesiogiai pajuto Atpirkėjo
sielų užsidegimą, kai Atpirkėjas jį
pakvietė Juo sekti, nors jis ir buvo
muitininkas, o ši aplinkybė daugeliui
izraelitų prilygo viešam nusidėjimui. 
„Tokiomis aplinkybėmis verta
atkreipti dėmesį į vieną dalyką, –
aiškina Benediktas XVI, – Jėzus
draugauja su visais. Maža to,
sėdėdamas prie stalo Mato-Levio
namuose, tiems, kurie baisisi, jog Jis



susideda su ne itin gerbtina draugija,
atsako žymiu posakiu: „Ne
sveikiesiems reikia gydytojo, bet
ligoniams. Aš atėjau šaukti ne teisiųjų,
bet nusidėjėlių atgailai“ (Mk 2, 17).
Geroji Evangelijos žinia kaip tik ir yra
ta, kad Dievas dovanoja Savo malonę
nusidėjėliui“ [12].

Kristaus pavyzdys visada bus
apaštališko visų jo mokinių
užsidegimo stimulas. Mes irgi
gyvuojame visuomenėje, kurioje,
deja, – sakau nedramatizuodamas –
daug žmonių nieko nežino apie
Dievą. Kiti gyvena žemėje taip, tarsi
Jo nepažinotų, atitolę nuo Jo Įsakymų
ir mokymų. Turime į juos visus
kreiptis ir priartinti juos prie
Viešpaties. Pamenu, su kokiu
džiaugsmu mūsų Įkūrėjas priėmė
Vatikano II Susirinkimo mokymą,
pamatęs, kad „su nauju stiprumu
ryškėja tas noras nešti Tiesą
tiems, kurie gyvena atsiskyrę nuo
vienintelio Kelio, Jėzaus Kelio, –



rašė jis. – Mane kankina
troškimas, kad išsigelbėtų visa
žmonija“ [13]. Galima drąsiai teigti,
kad dabartiniu metu apaštalavimo 
ad fidem, kurį taip mylėjo šv.
Chosemarija ribos, nepaprastai
išsiplėtė.

Bendraudami su savo
bendradarbiais, nesusigundome
vieniems būti palankesni, kitiems –
ne. Kaip nenuilsdamas kartodavo šv.
Chosemarija, nėra nė vienos sielos,
kurios neapgaubtume savo meile.
Maža to, turime bendrauti kupini
meilės su tais, kurie labiausiai nutolę
nuo Dievo. „Kristaus priešai, –
kartą kalbėjo mūsų Tėvas, – Jam
tiesiai į akis išrėžia, kad Jis –
nusidėjėlių draugas. Žinoma! Tu
irgi! Antraip kaip juos atversime?
Kaip juos priartinsime prie
dieviškojo Gydytojo?

Žinoma, kad esame nusidėjėlių
draugai! Tu gali atlikti šitą darbą



tiek, kiek tokia draugystė nekels
grėsmės tavo vidiniam gyvenimui;
tiek, kiek tavo dvasinis karštis leis
sušildyti tų žmonių sielą
neprarandant savojo. Taip!
Nusidėjėlių draugai, tiesos draugai:
su jūsų malda, su maloniu,
nuoširdžiu ir kilniu bendravimu, bet
vengdami grėsmės savo pačių
sielai“ [14].

Kiekvienas žmogus, su kuriuo dėl
įvairiausių priežasčių susiduriame,
turi mumyse pažadinti tikrą
apaštalavimo troškimą, troškimą jam
padėti labiau priartėti prie Jėzaus
Kristaus. Mus slegia pareiga visus
užkrėsti meilės Dievui ugnimi, kuri
turi mumyse degti. Todėl susitikę su
žmogumi, turime iškart susimąstyti:
„Kaip jį paraginti priartėti prie
Dievo? Ką galiu jam patarti? Kokia
tema kalbėti, kad jis geriau pažintų
krikščionišką doktriną?“



Šis veikimo principas logiškas.
Popiežius Benediktas XVI aiškina,
kad „tas, kuris atrado Kristų, turi prie
Jo vesti kitus. Dideliu džiaugsmu
nevalia džiaugtis tik pačiam, būtina
juo dalintis“ [15]. Taip visais laikais
elgėsi ištikimieji Viešpaties sekėjai. 
„Kai suprantate, kad kas nors buvo
jums naudinga, – mokė šv. Grigalius
Didysis, – stengiatės patraukti ir
kitus. Jei einate į miesto aikštę ar pirtį
ir pakeliui sutinkate neturintį ką
veikti žmogų, pakviečiate eiti kartu.
Pritaikykite šį žemišką įprotį dvasiai
ir kai eisite pas Dievą, neikite vieni“
[16].

Jau pasakojau, kaip iš naujo
išgyvenau tas dienas, kai mūsų Tėvas
buvo Ekvadore, silpdamas, bet
nesiskųsdamas, kad jį apleidžia
fizinės jėgos; Peru, kur garbino
Sakramente įsikūnijusį Jėzų,
melsdamasis Marijai ir Juozapui;
Brazilijoje, grožėdamasis daugybe



ten gyvenančių žmonių, kurie yra
derliaus viltis Dievui.

Prieš kelias dienas, Lenkijos vyskupo
pakviestas į Torunę, dalyvavau
vienos tos vietovės bažnyčios
pašventimo šv. Chosemarijai
iškilmėse, bažnyčios, kurioje nuo to
laiko bus saugoma mūsų Tėvo
relikvija. Labai džiugu matyti, kaip
po visą pasaulį plinta pamaldumas
mūsų Įkūrėjui, daugybėje sielų
žadindamas troškimą eiti šventumo
keliu kasdieniame gyvenime.
Dėkokite kartu su manimi.

Ir melskitės už savo brolius
Asociuotuosius, kuriuos įšventinsiu
Torreciudade rugsėjo 5 d. Ir toliau,
susivieniję su mano intencijomis,
kasdien melskitės už Popiežių,
vyskupus ir viso pasaulio kunigus.

Su meile jus laimina

Jūsų Tėvas



+Javier

Solingenas, 2010 m. rugsėjo 1 d.

[1] Jn 3, 16.

[2] Plg. Fil 2, 8.

[3] Benediktas XVI, Homilija,
2008/09/14.

[4] Šv. Chosemaría, Es Cristo que
pasa, n. 105.

[5] Šv. Andriejus iš Kretos, 10
Pamokslas Apie šventojo Kryžiaus
išaukštinimą (PG 97, 1020).

[6] Plg. 1 Kor 1, 23.

[7] Šv. Chosemaría. Es Cristo que
pasa, n. 168.

[8] Jn 19, 26.

[9] Ten pat., 27.

[10] Jonas Paulius II, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 1997/04/23.



[11] Šv. Chosemaría, Es Cristo que
pasa, n. 121.

[12] Benediktas XVI, Kreipimasis
įtikinčiuosius, 2006/08/30.

[13] Šv. Chosemaría, Amigos de Dios,
n. 226.

[14] Šv. Chosemaría, Notas de una
meditación, 15-IV-1954.

[15] Benediktas XVI, Homilija,
2005/08/21.

[16] Šv. Grigalius I Didysis, Pamokslai
pagal Evangelijas 6, 6 (PL 76, 1098).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-
rugsejis/ (2026-01-19)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-rugsejis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-rugsejis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-rugsejis/

	Prelato laiškas (2010 m. rugsėjis)

