
opusdei.org

Prelato laiškas (2010
m. liepa)

Darbą paversti malda Dievui:
tokia yra pagrindinė žinia,
kurią Opus Dei formacija
primena visiems krikščionims. Į
tai liepos mėn. laiške gilinasi
Prelatas.

2010-08-16

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Prabėgo trisdešimt penkeri metai
nuo 1975 m. birželio 26 dienos, kai
Dievas pašaukė mūsų Tėvą amžinai



džiaugtis šalia Jo dangaus
karalystėje. Kaip ir ankstesnėmis
metinėmis, daugybė žmonių
dalyvavo šv. Mišiose šv.
Chosemarijos garbei, kuriais laikė
visame pasaulyje jo liturginės
šventės proga. Visur buvo skirta
begalinė padėka Viešpačiui už tai,
kad pasauliui ir Bažnyčiai Jis
dovanojo tokį ganytoją kaip šventasis
Įkūrėjas, krikščioniško elgesio
pavyzdys ir nepamainomas užtarėjas
visais mūsų dvasinių ir materialinių
poreikių atvejais.

Be to, ką tik praėjusi šventė yra
proga giliai apmąstyti žinią, kurią šv.
Chosemarija Dievo valia skleidė
moterims ir vyrams: kad su malonės
pagalba galime ir turime pasiekti
šventumą – tai yra meilės, visiško
susivienijimo su Dievu tobulumą –
per ištikimą ir iki galo atliktą darbą
kasdienėmis gyvenimo
aplinkybėmis.



Įsigilinkime į šio mokymo branduolį:
būtinybė stengtis paversti darbą –
bet kurį darbą, tiek fizinį, tiek protinį
– tikra malda. Evangelija aiškiai
skelbia, kad „reikia visuomet melstis
ir nepaliauti“ [1]. O šventasis Paulius,
atkartodamas šį mokymą, priduria: 
sine intermissione rate, „be paliovos
melskitės“ [2]. Šis siūlymas savo
įtaigumu prilygsta įpareigojimui.
Tačiau jo nebūtų įmanoma
įgyvendinti praktiškai, jei jį
neteisingai suprastume, kad neva
reikia be paliovos melstis, balsu ar
mintyse, o tas mūsų dabartinėmis
žemiškomis sąlygomis yra
neįmanoma. Mūsų laiką užimantys
darbai – šeimoje, darbovietėje,
visuomenėje, sporte ir t. t. – dažnai
pareikalauja visiško atminties ir
proto dėmesio, didelių valios
pastangų; o ką kalbėti apie būtinybę
skirti užtektinai valandų miegui. Šia
proga primenu didį šv. Chosemarijos
džiaugsmą, kai po daugelio metų
mokymo net ir sapnus paversti



malda, jis šv. Jeronimo veikale
perskaitė tą pačią mintį [3].

Tačiau turime be galo įsigilinti į šį
Mokytojo raginimą. Jis mus kviečia
pagyvinti visą žmogišką egzistenciją
visais požiūriais, trokštant ją paversti
malda: „nuolatine malda, kaip
širdies plakimu“ [4], nors ne visada
išreikštą žodžiais. Taip šv.
Chosemarija mokė savo dukteris ir
sūnus ir visus žmones, kurie trokšta
tapti šventi sekdami Opus Dei dvasia.
Jis kartodavo: „Opus Dei ginklas yra
ne darbas, o malda. Todėl darbą
verčiame malda ir turime
kontempliatyvią dvasią“ [5].

Paversti darbą malda. Šis kasdienis
stengimasis elgtis kaip
kontempliatyviems vyrams ir
moterims pačiomis įvairiausiomis
gyvenimo aplinkybėmis aukštai
iškelia tikslo kartelę, šventumą, kuris
– įtikėkime – tampa pasiekiamas,
padedamas malonės. „Būtina



gyventi dvasingumu, kuris padėtų
tikintiesiems pasišvęsti per
darbą“ [6], – teigė Popiežius,
kalbėdamas apie šventąjį Juozapą.
Tik glaudžiai susiejusiems kasdienį
darbą su troškimu eiti šventumo
keliu daugeliui krikščionių tampa
įmanoma rimtai siekti krikščioniško
gyvenimo pilnatvės.

Prisimenu dėkingumą, kuriuo
trykšdavo mūsų Tėvo siela, kai jis
skaitydavo savo dukterų ir sūnų
laiškus. Labai susijaudino, kai vienas
valstietis, Opus Dei ištikimasis, jam
papasakojo, kad keliasi anksti ryte ir
iš pat ryto meldžia Viešpatį, kad
mūsų Tėvas pailsėtų miegodamas, o
traktoriumi ardamas vagą žemėje,
kalba „Atsimink, maloningoji Mergele
Marija“ ir kitas maldas. Mūsų
Įkūrėjas labai džiaugėsi pamatęs,
kaip kontempliatyvus gyvenimas
atsiskleidžia ir dirbantiems ūkio
darbus.



Apaštališkame naujojo tūkstantmečio
pradžios laiške, kviesdamas į
šventumą, Dievo tarnas Jonas Paulius
II skelbė: „Šio tobulumo idealo
nevalia suprasti klaidingai, tartum
jis suponuotų ypatingą gyvenimą,
kurį galėtų praktikuoti tiktai kai
kurie šventumo „genijai“.
Šventumo kelių yra daug ir
pritaikytų kiekvieno pašaukimui.
(...) Metas iš naujo ryžtingai
pasiūlyti visiems šią aukštą
įprastinio krikščioniškojo
gyvenimo normą: šia linkme
turėtų vesti visas bažnytinės
bendruomenės bei krikščioniškųjų
šeimų gyvenimas.“ [7].

Mūsų Tėvas šį mokymą nuolat
kartodavo, teigdamas, kad
kontempliacija nėra skirta vien
išrinktiesiems. „Kai kurie žmonės, –
vaizdžiai aiškino, kad klausytojai
įsimintų, – turėdami elementarias
religines žinias, mano, kad
kontempliatyvieji visą dieną



praleidžia ekstazės būsenos. Taip
galvoti be galo naivu. Vienuoliai
vienuolynuose kasdien dirba
tūkstančius darbų: tvarko namus,
dirbdami darbus užsidirba
pragyvenimui. Apie
kontempliatyvų gyvenimą man
dažnai rašo vienuoliai ir vienuolės
ir su viltimi bei meile Opus Dei
sako, kad nuolat už mus
meldžiasi. Jie supranta tą, ko
nesupranta dauguma – mūsų
pasaulietiško kontempliatyvaus
gyvenimo per žemiškus darbus.
Mūsų celė yra gatvė: joje esame
užsisklendę. Kur uždaroma
druska? Turime stengtis, kad
neliktų nieko be skonio. Todėl
mūsų atsitraukimas turi įtraukti
visą pasaulį“ [8].

Taip, kaip kūnui reikalingas oras
kvėpuoti ir kraujo apytaka palaikyti
gyvybei, taip sielai būtina išlikti su
Dievu visą parą. Todėl tikrasis
pamaldumas skatina viską skirti



Viešpačiui: darbą ir poilsį,
džiaugsmus ir vargus, sėkmes ir
nesėkmes, miegą ir budrumą. Kaip
1984 m. rašė tėvas Alvaro: „Tarp
žemiškų užsiėmimų ir dvasinio
gyvenimo, tarp darbo ir maldos negali
tvyroti vien tik daugmaž pavykusios
„paliaubos“; turi būti pilnutinė
sąjunga, visiškas susiliejimas be
nuosėdų. Darbas maitina maldą, o
malda savimi persmelkia darbą“ [9].

Norint pasiekti šį tikslą, be malonės
pagalbos, dar reikia ir nuolatinių
asmeninių pastangų, kurios dažnai
įsikūnija smulkmenose: sukalbėti
trumpą maldą žodžiu pasinaudojus
kelione ar darbo pertraukėle; su
meile pažvelgti į Nukryžiuotojo ar
Švenčiausiosios Mergelės atvaizdą,
kurį diskrečiai pasidėjome darbo
vietoje, ir t. t. Visa tai padeda sielai
išlaikyti gyvą ėjimą Viešpaties link,
kurį kasdien stengiamės puoselėti
Mišiose ir apmąstymui skirtomis
akimirkomis. Ir šitaip, nors daugumą



akimirkų susikaupę dirbame
įvairiausius darbus, nors protu
visiškai panyrame į skirtingus
užsiėmimus, siela nenutolsta nuo
Viešpaties ir su Juo palaiko pokalbį,
kuris susideda ne iš žodžių ir net ne
iš sąmoningų minčių, o iš širdies
prieraišumo, iš troškimų viską, net ir
smulkiausius menkniekius, atlikti
Meilės vardan, aukojant savo
užsiėmimus.

Kai taip atkakliai elgiamės, darbas
virsta arena, kurioje išryškėja pačios
įvairiausios žmogiškos ir
antgamtiškos dorybės: darbštumas,
tvarka, tinkamas laiko išnaudojimas,
stiprybė užbaigti darbą, dėmesys
smulkmenoms ir dar daug
mažmožių, kuriais atkreipiamas
dėmesys į kitus; visa tai yra
nuoširdžios ir subtilios meilės
apraiška.

„Įtikėkite, kad nesunku darbą
paversti maldos dialogu. Vos tik jį



paaukojam ir imamės darbo,
Dievas jau klauso, jau mus
drąsina. Pasiekiame
kontempliatyvių sielų lygį per
kasdienį darbą! Kadangi esam
įsitikinę, kad Jis mus stebi, kartu
mūsų prašo ir dar vieno: mažo
pasiaukojimo, šypsenos
nemaloniam žmogui, pirmiausia
imtis paties nemaloniausio, bet
skubiausio darbelio, tvarkos
puoselėjimo, uolaus pareigos
atlikimo, kai būtų lengviausia
viską mesti, nepalikti rytdienai to,
ką turime atlikti šiandien: ir
viskas tam, kad pamalonintume Jį,
mūsų Dievą Tėvą! Galbūt ant savo
stalo ar kur atokesnėje vietoje,
kad nekristų į akis, pasidedi
Nukryžiuotąjį, kad jis tau būtų
tarsi kontempliatyvios dvasios
žadintuvas, jau tapęs tavo sielos ir
proto vadovėliu, iš kurio išmoksti
tarnystės pamokų“ [10].



Su ta pačia jėga, kuria skatino darbą
paversti malda, mūsų Tėvas
pabrėždavo, kaip būtina neapleisti
akimirkų, skirtų vien tik Viešpačiui:
dažnų Mišių ir komunijos, vidinės
maldos valandėlių, Rožinio
kalbėjimo ir kitų pamaldumo
išraiškų, ilgus amžius praktikuotų
Bažnyčios. Ir tuo uoliau bei
rūpestingiau, kuo didesnių sunkumų
kyla dėl perkrautos darbotvarkės, dėl
nuovargio ar alinančių akimirkų,
kurių anksčiau ar vėliau atsiranda
kiekvieno gyvenime. „Tokie pratimai,
– primindavo tėvas Alvaro, – neturi
būti suprasti kaip darbui skirto laiko
pertraukimas; jie nėra tarsi
suskliausti dienos metu. Kai
meldžiamės, nemetame
„pasaulietiškų“ darbų ir
nepasineriame į „šventą“ veiklą.
Atvirkščiai, malda yra intensyviausia
krikščionio požiūrio išraiška,
požiūrio, kuris lydi kiekvieną jo veiklą
ir kuris sukuria gilesnį ryšį tarp
anksčiau ir iškart atlikto kito darbo,



nes šis ryšys yra glaudesnis. Lygiai
taip būtent darbas yra ta medžiaga,
maitinanti vidinės ir žodžiu
sukalbėtos maldos ugnį, visad naujus
postūmius garbinti Dievą, būti Jam
dėkingam ir visiškai
atsidavusiam“ [11].

Po kelių dienų vykstu į Ekvadorą,
Peru ir Braziliją, kur skatinsiu savo
dukterų ir sūnų apaštališkąją veiklą.
Meldžiu jūsų, kad kaip visada
lydėtumėte mane ir šioje kelionėje
savo malda, aukodami savo darbą ar
poilsį, jei šiuo metu mėgaujatės
atostogomis. Ir šiomis dienomis
puoselėkite ryšį su Dievu,
atsimindami, ko mokė mūsų Tėvas:
„Visada poilsį suvokiu kaip
atitolimą nuo kasdienybės, niekad
– kaip pasilinksminimų dienas.
Ilsėtis reiškia sustoti: kaupti jėgas,
idealus, planus... Trumpai tariant,
pakeisti užsiėmimą, kad paskui su
nauju užsidegimu galėtum grįžti
prie įprastinio darbo“ [12].



Šį mėnesį sukanka ir 75 metai, kai
mylimiausiasis tėvas Alvaro
Viešpačiui atsakė: „Štai aš čia!“ Jo
tarpininkavimui patikiu jūsų ir savo
ištikimybę, kad ji kasdien būtų tvirta,
ir kad remtumėte mano intencijas.

Su meile jus laimina

Jūsų Tėvas

+Javier

Pamplona, 2010 m. liepos 1 d.

[1] Lk, 18, 1.

[2] Ts 5, 17.

[3] Plg. Šv. Jeronimas, Traktatas apie
Psalmes, I Psalmės komentaras (CCl
78, 5–6).

[4] Šv. Chosemarija, Es Cristo que
pasa, n.8.

[5] Šv. Chosemarija, Notas de una
reunion familiar, 1959/04/23.



[6] Benediktas XVI, Homilija,
2006/03/19.

[7] Jonas Paulius II, Apaštališkasis
laiškas Novo Millennio ineunte,
2001/01/01, n.31.

[8] Šv. Chosemarija, Notas de una
reunion familiar, 1964/10/30.

[9] Don Alvaro del Portillo, Il lavono
si trasformi in orazione, straipsnis,
spausdintas žurnale „Il Sabato“,
1984/12/07. („Rendere Amarile la
verita“, Libreria Editrice Vaticana
Roma, 1995, p. 649).

[10] Šv. Chosemarija, Amigos de Dios,
n. 67.

[11] Don Alvaro del Portillo, pp. 650–
651.

[12] Šv. Chosemarija, Surco, n.514.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-liepa/

(2026-01-12)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-liepa/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-liepa/

	Prelato laiškas (2010 m. liepa)

