
opusdei.org

Prelato laiškas (2010
m. birželis)

Įvairios birželio liturginės
šventės yra šio mėnesio Prelato
laiško Opus Dei tikintiesiems
tema.

2010-08-16

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Eucharistinė auka, kurios Kristus
mus kasdien kviečia, veda į Velykų
paslapties širdį. Kaskart aukodami ar
klausydamiesi šventųjų Mišių
dalyvaujame didžiose apeigose



meilės, kurią Kristus įkūnijo ant
Kryžiaus ir kuriai pašventė visą savo
gyvenimą. Tačiau yra akimirkų ir
aplinkybių, kai garbinimas, padėka,
pasitaisymas ir malda, kuriuos
keliame į Dievą per Kristų šventųjų
Mišių metu, reikalauja ypatingo
dėmesio.

Prie šio džiaugsmo ir dėkingumo
Dievui už tokią didelę dovaną,
kuriuos turime kasdien atnaujinti,
prisideda ir liturginės šventės –
vienas jau paminėjome, kitas dar
minėsime šiomis dienomis, nes jos
mus suartina su Kristaus paslaptimi
ir kartu suteikia ypatingų malonių.

Apaštalų darbuose pasakojama, kad
pirmykštėje Bažnyčioje Sekminių
dieną Šventoji Dvasia apsireiškė
smarkiu vėju ir ugnies liežuviais,
kurie pasidaliję nusileido Apaštalams
ant galvų, juos pripildė Šventosios
Dvasios ir suteikė ramybę, kurią
jiems buvo pažadėjęs pats Mokytojas:



„Aš palieku jums ramybę, duodu jums
savo ramybę“ [1]. Šiais Šventosios
Dvasios atėjimo ženklais Viešpats
mums leidžia pažinti ir Parakleto
veikimą sielose, kurioms atsiveria Jos
malonės.

Smarkus vėjas įkūnija dieviškąją
jėgą, gebančią įveikti pačias
grėsmingiausias kliūtis, ir gaivų orą,
kuris išsklaido nuodų debesis, taip
dažnai nuodijančius aplinką. „Šis
simbolis, – aiškina Benediktas XVI, – 
verčia susimąstyti apie būtinybę
kvėpuoti grynu oru, tiek plaučiais
oru tiesiogine prasme, tiek širdimi
– dvasiniu oru, sveiku dvasios, kuri
yra meilė, oru“ [2]. Ugnies liežuviai
mums byloja karštą Meilę, kuria
Viešpats nori uždegti žmonių širdis.
Ši liepsna „nusileido ant susirinkusių
Apaštalų, juose uždegė ir jiems
pranešė apie naująją Dievo ugnį.
Šitaip išsipildo Viešpaties Jėzaus
pranašystė: „Aš atėjau uždegti žemėje
ugnies ir taip noriu, kad ji jau



liepsnotų!“ (Lk 12, 49). Apaštalai
kartu su įvairių bendruomenių
tikinčiaisiais nešė šią liepsną į
pačius atokiausius pasaulio
kampelius. Taip jie atvėrė kelią
žmonijai, šviesos kelią, ir veikė
išvien su Dievu, kuris su savo
ugnimi trokšta atnaujinti
žemę“ [3].

Dėkokime Mergelei už nuolatinę
pagalbą, kad taptume jautresni
Šventosios Dvasios apsilankymams,
kaip nutiko Apaštalams,
susirinkusiems kartu su Ja
aukštutiniame kambaryje. Ypač
prisimenu malones, kurias Ji mums
suteikė gegužės mėnesį, kai
prisiekėme Ją gerbti ir garbinti su
tikru sūnišku pamaldumu, ir
apsistoju prie artumo su Jėzumi, kurį
Ji mus kviečia išlaikyti.

Praėjusio sekmadienio
Švenčiausiosios Trejybės šventė buvo
dar vienas Dangaus raginimas mūsų



mintims ir širdims surasti kelią ten,
kur tikrieji džiaugsmai: šalia Tėvo,
Sūnaus ir Šventosios Dvasios, vieno
Dievo, kuris užpildo visatą, kuris
malonės dėka gyvena mūsų širdyse
ir trokšta mus įsileisti į amžinąjį savo
paties gyvenimą Dangaus šlovėje.
Kaip kalbėjome Trisagium
angelicummaldą prieš šventę? Ar
paskui angelus nuolat šlovinome
Švenčiausiąją Trejybę? O po šventės
ar ir toliau uoliai išpažįstame
kiekvieną dievišką Asmenį atskirai,
jų neatskirdami?

Noriu jums papasakoti vieną
nutikimą. Romos Šventojo Kryžiaus
kolegijos Tėvo koplyčioje, ant
priekinio marmurinio baldakimo
buvo išraižyti žodžiai BENEDICTA SIT
SANCTA TRINITAS ATQUE INDIVISA
UNITAS (tebūna palaiminta Šv.
Trejybė ir Nedalijama Dievo
Vienybė). Kai šv. Chosemarija ten
apsilankydavo – lankėsi daug kartų,
kai dar vyko remontas – jau



neprimatė. Puikiai žinojo, kas ten
parašyta, bet visada klausdavo,
kviesdamas melstis: „Kas ten
parašyta? O, kad visas mūsų
gyvenimas būtų Vieno Dievo
trijuose Asmenyse šlovinimas.“

Dabar ruošiamės Švenčiausiojo
Kristaus Kūno ir Šventosios Jėzaus
širdies šventėms, kurios glaudžiai
tarpusavyje susijusios ne tik laiku,
bet ir todėl, kad liudija dvi begalinio
Dievo palankumo žmonėms
apraiškas. „Meilė mums
atsiskleidžia Įsikūnijime,
atpirkėjiškoje Jėzaus Kristaus
kelionėje mūsų pasaulyje iki
aukščiausiosios aukos ant
Kryžiaus. O ant Kryžiaus meilė
pasirodo nauju ženklu: „Vienas
kareivis ietimi perdūrė Jam šoną, ir
tuojau ištekėjo kraujo ir vandens“ (Jn
19, 34). Jėzaus vanduo ir kraujas, –
mokė mūsų Tėvas, – iki
„consummatum est“ (Jn 19, 30),
atlikta, iš meilės“ [4].



Būtent Švenčiausiosios Širdies šventė
birželio 11 d. užbaigia Kunigų metus.
Ir toliau melskimės bei raginkime
kitus melstis už kunigų pašaukimą,
už jų ir visos krikščionių tautos
šventumą. Meldžiu Viešpatį, kad šis
balsas, kurį stengėmės sustiprinti
praėjusiais mėnesiais, mūsų sielose
niekada nenutiltų ir kad juo
galėtume nutildyti tuos, kurie puola
didį kunigystės stebuklą.

Prieš kelias dienas buvau
piligrimystės kelionėje Turine melstis
prieš Šventąją Drobulę, išstatytą
tikinčiųjų garbinimui. Lieki be galo
sukrėstas pagalvojęs, kiek skausmo
mes sukėlėme Viešpačiui. Kaip sakė
Jonas Paulius II, „Šventoji Drobulė yra
Evangelijos veidrodis. Iš tiesų,
pamąsčius apie šią šventą drobulę,
neįmanoma nepagalvoti, kad joje
įspaustas atvaizdas yra taip glaudžiai
susijęs su Evangelijose aprašyta
Jėzaus kančia ir mirtimi, kad
kiekvienam jį išvydusiam jautriam



žmogui ji paveikia sielą ir jis lieka
sukrėstas“ [5].

Nuvykau pagarbinti Kristaus
drobulės kartu su jumis visomis ir
visais – kaip ir kiekvienoje kelionėje
– melsti Viešpaties, kad uždegtų
mūsų širdis Šventosios Dvasios
ugnimi. Kaip prieš kelias savaitės
teigė Benediktas XVI, grįžęs iš
Pjemontės, „ši šventa drobulė gali
maitinti ir puoselėti tikėjimą bei
atgaivinti krikščionišką
pamaldumą, nes skatina žvelgti į
Kristaus Veidą, į nukryžiuoto ir
prisikėlusio Kristaus Kūną, mąstyti
apie Velykų paslaptį, krikščionių
žinios širdį“ [6].

Išvysti Dievą, žvelgti į Jėzaus Kristaus
veidą, būti amžinai laimingam
matant dieviškąją šlovę yra giliausias
visų žmonių troškimas, nors
milijonai to ir nesuvokia. Prisimenu
mūsų Tėvo užsidegimą žvelgti į
Viešpaties veidą. Jis mums teigė, kad



šis troškimas „yra pagrįstas. Vienas
kitą mylintys žmonės stengiasi
matytis. Įsimylėjėliai nieko kito
nemato, tik savo mylimąjį. Argi
nelogiška? Žmogaus širdis jaučia
šią būtinybę. Meluočiau, jei
neigčiau, kad esu įkvėptas
troškimo žvelgti Jėzui Kristui į
veidą. Vultum tuum, Domine,
requiram, „Tavo veido, Viešpatie, aš
ieškosiu“ (Ps 27, 8). Susijaudinęs
užsimerkiu, – pridurdavo, ypač
paskutiniais savo žemiško gyvenimo
metais, – ir įsivaizduoju, kad ateis
ta akimirka, kai Dievui panorus Jį
išvysiu, ne „kaip per stiklą, miglotai,
bet veidas į veidą“ (1 Kor 13, 12). 
Taip, vaikai, „mano siela trokšta
Dievo, gyvojo Dievo. Kada ateisiu ir
pasirodysiu Dievo akivaizdoje?“ (Ps
42, 3) [7].

Ir mes puoselėkime šį troškimą,
ieškodami Jėzaus Kristaus
tabernakulyje – kur Jis iš tikrųjų yra
– ir mūsų sieloje per malonę.



Stenkimės Jį surasti ir Bažnyčios, Jo
Mistinio Kūno, nariuose, ypač
pačiuose bejėgiškiausiuose:
ligoniuose, neturtėliuose, tuose, kurie
persekiojami dėl savo religinių
įsitikinimų, tuose, kurie kenčia daug
kitokios neteisybės daugybėje
pasaulio kampelių. Niekam neturime
būti abejingi, visi esame pakviesti
būti Kristaus Kūno nariais, Kristaus,
kuris prisikėlė ir tebegyvena
istorijoje, „gyvais nariais,
kiekvienas pagal savo pareigas, tai
yra turėdami savo užduotį, kurią
Viešpats mums panoro
patikėti“ [8], tapdami Jo dalimi per
Krikštą.

Šioje nuostabioje sakramento
gelmėje glūdi mūsų krikščioniška
esmė. Mūsų pašaukimas į šventumą
ir apaštalavimą kyla iš to, kad
žinome esantys Jėzaus Kristaus
pasaulio atpirkimo tarpininkai.
Kokie aiškūs yra šie šv. Chosemarijos
žodžiai! „Apaštalas yra tas



krikščionis, kuris jaučiasi suaugęs
su Kristumi, susitapatinęs su
Kristumi per Krikštą; įgalintas
kovoti už Kristų per Sutvirtinimą;
pašauktas tarnauti Dievui
pasaulyje per bendrąją tikinčiųjų
kunigystę, suteikiančią teisę iš
dalies dalyvauti Kristaus
kunigystėje, kuri, nors ir iš esmės
skiriasi nuo tarnaujamosios
kunigystės, duoda teisę dalyvauti
Bažnyčios kulte, padėti žmonėms
kelyje Dievo link liudijant žodžiu ir
pavyzdžiu, malda ir
atpirkimu“ [9].

Apsvarstykime šias mintis baigiantis
Kunigų metams ir stenkimės
kiekvienas prieiti prie savo išvadų.
Pravartus gali būti kitas šv.
Chosemarijos mums patikėtas
pastebėjimas knygoje Kalvė: „Jėzus
Kristus, Gerasis Sėjėjas, kiekvieną
savo vaikų spaudžia žaizdotoje
rankoje, kaip javus. Mus užlieja
savo Krauju, išgrynina, išvalo,



mus apsvaigina! O paskui dosniai
vieną po kito mus pasėja po
pasaulį: kad javai nebūtų pasėti
maišais, bet grūdas po grūdo“ [10].

Pirmiausia Viešpats mus užlieja savo
Krauju per sakramentus ir mus
išgrynina, išvalo, apsvaigina! Veda
mus šventumo link. Bet tik jei patys
to norime, jei leidžiame veikti
Parakletui, kuris yra mūsų
susitapatinimo su Jėzumi meistras.

Turime stengtis priartėti prie
Švenčiausiojo Viešpaties
Žmogiškumo per atgailą ir
Eucharistiją. Turime suvokti Jo
mokymą ne tik skaitydami Šventąjį
Raštą, trokšdami įgyti ir puoselėti
krikščionišką mokymą, bet ir
nuoširdžiai su Juo kalbėdamiesi per
maldą: melsdami, kad Jo žodis
prasiskverbtų į pačias tolimiausias
mūsų varganos asmenybės gelmes ir
įsismelktų į mūsų jausmus ir
troškimus. Turime trokšti, kad Jis



mums rodytų kelią: eiti Jo pėdomis,
mokytis iš Jo dorybių, kad vis labiau
susitapatintume su Jo jausmais,
mąstymu ir meile.

Kai šventoji Dvasia šį darbą mumyse
būna atlikusi – arba, tiksliau, tuo pat
metu – Viešpats mus pasėja po
pasaulį, kaip sėjėjas beria grūdus į
vagą, kad šie atneštų vaisių.
Kunigystės sielos dėka mes esame
grandis tarp Dievo ir žmonių. Šventi
kunigai turi dar ir tarnaujamąją
kunigystę, kuri suteikiama per
Įšventinimo sakramentą, leidžiantį
jiems veikti in persona Christi Capitis,
kad Kristus, Bažnyčios Galva,
dalyvautų liturginėse apeigose.

Mums, Opus Dei, Viešpats suteikė
ypatingą pašaukimą, kylantį iš
bendrojo krikščioniškojo pašaukimo,
kuris mus skatina Jam tarnauti
dvasia, šv. Chosemarijos įkūnyta
1928 m. Krikšto pamatu besiremianti
ypatinga Opus Dei pašaukimo



malonė mus skatina padėti Kristui
išganyti sielas, visada, bet ne todėl,
kad būtume geresni už kitus. Jėzus
Kristus yra vienintelis Tarpininkas
tarp žmonių ir Dievo [11], bet
trokšta, kad Jam padėtume vykdyti
šią užduotį.

Pirmiausia turime kuo
pamaldžiausiai susivienyti su
Kristaus Auka Mišiose. Visas
gyvenimas per šį ryšį su Eucharistija
virsta garbinimu, dėkojimu ir
pasitaisymu: virsta visišku mūsų
asmens ir gyvavimo atsidavimu,
tapimu Jėzaus Kristaus įrankiais
pasaulyje. Paversdami savo
kasdienybę Mišiomis – kaip sakydavo
mūsų Tėvas – esame tikros
Eucharistijos sielos: vyrai ir moterys,
kurie savo elgesiu stengiasi atkartoti
dieviškojo Mokytojo žingsnius.

Tuomet jau galime padėti visiems
žmonėms skinti Atpirkimo vaisius,
tampame Kristaus įrankiais skleisti



kitiems Jo mokymą, priartinti juos
prie malonės šaltinio sakramentų ir
vesti juos amžino gyvenimo keliais,
patys savo kasdieniame gyvenime
stengdamiesi įveikti šiuos etapus.
Šventosios Dvasios vedami eikime
Viešpaties žingsniais, kad mums
išsipildytų šv. Chosemarijos
troškimas: „Aukoti savo gyvenimą
kitiems. Tik taip gyvensime Jėzaus
Kristaus gyvenimą ir taptume su
Juo viena “ [12].

Artinasi dar vienos mūsų Tėvo
iškeliavimo į Dangaus namus
metinės. Su tikėjimu kreipkimės jo
pagalbos šiomis savaitėmis iki
birželio 26 d., kad ištikimai sekdami
jo pavyzdžiu ir mokymu išmoktume
versti savo gyvenimą Kristaus
gyvenimu iki kol būsime su Juo
viena.

O išvakarėse paminėsime trijų
pirmųjų Opus Dei kunigų
įšventinimą, kurie mums paliko



ištikimybės pėdsaką. Jie visada buvo
besąlygiškai atsidavę Dievui ir todėl
mokėjo klusniai vykdyti viską, ką
mūsų Tėvas jiems įsakydavo,
ištikimai skleisdami Opus Dei
tarnystę Bažnyčioje. Tiek apie juos,
tiek apie mūsų Kūrėją sakydavo:
įšventino juos ir dabar „žudau“
darbu. Atkreipkime dėmesį į
kiekvieną – tiek į kunigus, tiek į
pasauliečius – kad išmoktume niekad
nesakyti „gana“ mūsų kunigiškos
sielos reikalavimams.

Ir toliau likite susivieniję su mano
malda ir intencijomis. Ypač remiuosi
ligoniais – kurių Opus Dei niekad
netrūksta – ir tais, kurie dėl įvairių
priežasčių kenčia. Jei jie savo kančias
suvienys su Kristaus Kryžiumi, su
džiaugsmu aukodami savo vargus ir
skausmus, per savo trapumą gali
tapti tvirtomis kolonomis, kurios
laiko mus, visus kitus.

Su meile jus laimina



Jūsų Tėvas

+ Javier

Roma, 2010 m. birželio 1 d.

[1] Jn 14, 27.

[2] Benediktas XVI, Sekminių
homilija, 2009/05/31.

[3] Benediktas XVI, Sekminių
homilija, 2009/05/23.

[4] Šv. Chosemarija, Es Cristo que
pasa, n. 162.

[5] Jonas Paulius II, Kalba Turine,
1998/05/24.

[6] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2010/05/05.

[7] Šv. Chosemarija, Notas de una
meditacion, 1973/12/25.

[8] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2010/05/05.



[9] Šv. Chosemarija, Es Cristo que
pasa, n. 120.

[10] Šv. Chosemarija, Forja, n. 894.

[11] Plg. 1 Tim 2,5.

[12] Šv. Chosemarija, Via Crucis, XVI
stotis.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-
birzelis/ (2026-01-25)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-birzelis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-birzelis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2010-m-birzelis/

	Prelato laiškas (2010 m. birželis)

