
opusdei.org

Prelato laiškas (2009
m. spalis)

Prelatas aptaria šventumo galią
turinčią darbo vertę ir
pasaulinės krizės metu savo
laiške kviečia „gryninti
tikėjimą, puoselėti viltį ir
skleisti meilę“.

2009-10-25

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus! 

Rytoj, spalio 2 d., dėkosime
Viešpačiui dar už vieną Opus Dei
įkūrimo sukaktį; o po keturių dienų,



spalio 6 d. – septintosios mūsų
Įkūrėjo kanonizacijos metinės. Šių
švenčių proga mums praverstų
apmąstyti tą antgamtišką mūsų
Įkūrėjo intuiciją, kaip ją pavadino
Jonas Paulius II [1]: šventumo galią
turinčią kasdienio darbo vertę,
būtinybę kasdienybės įvykiuose
įžvelgti ir stiprinti amžiną sąjungą
su Viešpačiu, kurią Jis trokšta
užmegzti su kiekviena ir kiekvienu
iš mūsų. Visai suprantama, kodėl
mūsų Tėvas „pakvaišdavo iš
meilės“ įsigilinęs į žodžius, kuriuos
Dievas perduoda per pranašą: „meus
est tu“ [2].

Žinom, kad darbas, ši universali
būtinybė, neatsiejama nuo žmonių
egzistencijos, yra būdas patenkinti
asmeninius ir šeimos poreikius,
ryšys, siejantis su kitais žmonėmis,
proga tobulėti. „Krikščioniui šios
perspektyvos yra platesnės ir
gilesnės, nes savo darbu tu
dalyvauji Dievo kūrime, o Dievas,



sukūręs žmogų, jį palaimino ir
tarė: „Būkite vaisingi ir dauginkitės,
pripildykite žemę ir užvaldykite ją,
viešpataukite jūros žuvims, padangių
paukščiams ir kiekvienam gyvam
padarui, kuris kruta ant žemės!“ (Pr
1, 28). Kristus pats dirbo, tad dar
ir todėl darbas mums atsiskleidžia
kaip atpirkta ir atpirkėjiška
realybė: žmogus ne tik gyvena
darbo aplinkoje; darbas yra ir
būdas bei kelias siekti šventumo,
tikrovė, kurią reikia pašvęsti ir
kuri mus paverčia šventais“ [3].

Per mūsų Įkūrėjo kanonizacijos
iškilmes šį mokymą gyvai išreiškė
Jonas Paulius II, kalbėdamas apie
žmogaus sukūrimą: „Ir paėmė
Viešpats Dievas žmogų ir
apgyvendino jį Edeno sode, kad
žmogus jį įdirbtų ir prižiūrėtų“[4].
„Pradžios knyga mums primena, –
sakė Šventasis Tėvas, – (...) jog
Kūrėjas patikėjo žemę žmogui, kad
šis ją dirbtų ir puoselėtų. Tikintieji



savo įvairia veikla prisideda prie
šio universalaus dieviškojo
sumanymo. Darbas ir visokia kita
veikla, atlikta su Dievo padėjimu,
virsta kasdienybės šventumo
keliu“ [5].

Jau ir beatifikacijos ceremonijoje
1992 m. gegužės 17 d. Popiežius
tvirtino, kad šv. Chosemarija
„nenuilsdamas skelbė visuotinį
kvietimą į šventumą ir
apaštalavimą. Kristus, – pridūrė
Romos Pontifikas, – visus ragina eiti
šventumo keliu kasdieniame
gyvenime; taigi darbas yra
asmeninis kelias į šventumą ir
apaštalavimą, gyvenant vienybėje
su Jėzumi Kristumi, nes Dievo
Sūnus, tapęs Kūnu, tam tikra
prasme susivienijo su visa
žmogaus kasdienybe ir su visu
pasauliu“ [6].

Dar kartą pabrėžti šią Opus Dei
dvasios esmę nėra nereikalinga, nes



visada galime dar labiau įsigilinti į
jos neišsenkamą dvasinį turtą ir dar
ištikimiau ją įgyvendinti,
pasikliaudami Dievo pagalba ir mūsų
Tėvo padėjimu. Kaip dažnai
tvirtindavo šv. Chosemarija, kol bus
vyrų ir moterų, dirbančių profesinį
darbą, tol bus žmonių, kurie, šios
dvasios pastūmėti, savo draugams ir
bendradarbiams rodys, kad galima
pasiekti krikščionišką tobulybę ir
šventumą per savo profesiją, jei
veiksi išvien su Dievu, tobulinsi
pasaulį bei drauge su Kristumi skleisi
atpirkėjišką veiklą.

Paklausykime šv. Chosemarijos: „Mes
esam žmonės iš gatvės, paprasti
krikščionys, plaukiantys
visuomenės srove, o Viešpats nori,
kad būtume šventi ir
apaštalautume būtent savo
profesiniame darbe, tai yra
taptume šventi dirbdami, kad
paverstume tą darbą šventu ir
padėtume per darbą eiti šventumo



keliu kitiems. Žinokite, kad tokioje
aplinkoje jūsų laukia Dievas,
rūpestingas Tėvas, Draugas;
pagalvokite, kad savo profesiniu
darbu, atliktu atsakingai, ne tik
save išlaikote, bet ir tiesiogiai
paremiate visuomenės vystymąsi,
palengvinate kitų naštą ir
prisidedate prie daugybės
paramos darbų – vietinės ir
visuotinės reikšmės – žmonių ir
skurdesnių tautų labui“ [7]. Turime
daugiau galvoti apie aplinkinius: ar
tinkamai veikiam? Ar jie pabudina
mūsų stiprų troškimą apaštalauti?
Profesinis darbas ir jo metu užmegzti
santykiai yra privilegijuota dirva
bendrajai kunigystei, kurią gavom
per Krikštą. Tą ypač prisiminkime
šiais Kunigų metais.

Šie mūsų Tėvo žodžiai ypač svarbūs
dabartiniais laikais, paženklintais
gilios ekonominės ir darbo krizės,
kurios pasekmes jaučia daugelis
šalių. Kartu jie mums primena, kad



darbas visomis savo apraiškomis yra
įrankis. Todėl jis mus moko ir kad
„žemiškos gėrybės nėra blogis; jos
tampa nedoros tada, kai žmogus
jas paverčia stabais ir prieš tuos
stabus klaupiasi. Gėrybės tampa
kilnios, kai jas paverčiam
įrankiais kurti gėriui,
krikščioniškai skleisdami
teisingumą ir meilę. Negalime
vaikytis finansinio gėrio tarsi
ieškodami lobio; mūsų lobis yra
čia (...); jis yra Kristus, ir į Jį turi
būti nukreipta visa mūsų meilė,
nes „kur tavo turtas, ten ir tavo
širdis“ (Mt 6, 21) [8].

Jei savo profesinį darbą laikytume
savitiksliu, ne priemone siekti
galutinio žmogiškos egzistencijos
tikslo – vienybės su Dievu, o Jame ir
su visais žmonėmis – jo prigimtis
sumenktų ir netektų didžiausios
vertės. Jis virstų uždara
netranscendentalia veikla, kurioje
žmogus netruktų užimti Dievo vietos.



Šitaip atliktas darbas negalėtų būti ir
kelias išvien su Kristumi vykdyti Jo
atpirkėjiškos veiklos, kurią jis
pradėjo dirbdamas dailide Nazarete
ir užbaigė ant Kryžiaus, atiduodamas
savo gyvybę už žmonijos atpirkimą.

Šias mintis enciklikoje „Caritas in
veritate“, kalbėdamas apie
visuomeninį Bažnyčios mokymą
pasaulio globalizacijos kontekste,
neseniai dėstė Benediktas XVI.
Teigdamas, jog dabartinėmis
aplinkybėmis „didžiausia vertybė,
kurią reikia ginti ir vertinti, yra
žmogus kaip toks“ [9], Popiežius
pabrėžia, kad – kaip skelbė ir
Vatikano II Susirinkimas – „žmogus
yra viso ekonominio ir socialinio
gyvenimo kūrėjas, centras ir
tikslas“[10]. Šitaip visų diskusijų
centru paversdamas šiuolaikinį
žmogų, sukurtąpagal Dievo paveikslą
ir Kristaus iškeltą iki kilnaus ryšio su
Dievu, Šventasis Tėvas ryžtingai
atmeta determinizmą, užvaldžiusį



daugelį politinio, ekonominio ir
socialinio gyvenimo sampratų.

Kartu Popiežius iškelia ir
transformuojančią jėgą visuomenės,
kurioje praktikuojama teisingai
įsisąmoninta laisvė, tai yra laisvė,
giliai suleidusi šaknis į tiesą.
Kalbėdamas apie tautų raidą, jis
teigia: „Iš tiesų vien institucijų
neužtenka, nes visapusiška
žmogaus raida pirmiausia yra
pašaukimas, vadinasi, visi turi
laisva valia ir vieningai prisiimti
atsakomybę. Toks vystymasis
reikalauja dar ir
transcendentalaus žmogaus
požiūrio, jam reikia Dievo: be Jo
raida arba sustoja, arba pakliūna
vien į žmogiškas rankas, pasiduoda
savigalbos tuštybei ir galiausiai
skatina antižmogišką
vystymąsi“ [11].

Šiuo krizės laikotarpiu, kai jos
pasekmes tiesiogiai jaučia šitiek



žmonių, kyla dvigubas pavojus:
viena vertus, naiviai tikėtis, kad visas
bėdas panaikins formalūs
sprendimai, ir, antra vertus,
pasiduoti nevilčiai ir nuleisti rankas,
tarsi viskas būtų neišvengiama
ekonomikos dėsnių, nuo kurių
neišsisuksi, pasekmė.

Tiek vienas, tiek kitas požiūris yra
neteisingas ir pavojingas. Tikintysis
ar tikinčioji, naudodamiesi šia
padėtimi, turi tobulinti savo dorybes,
uoliai puoselėti neprisirišimo prie
žemiškų gėrybių dvasią, intencijų
grynumą, atsisakyti paviršutiniškų
gėrybių ir daug kitų dalykų. Kita
vertus, turime žinoti, kad kiekvieną
akimirką esame Dievo, mūsų Tėvo,
rankose; o jei Dieviškoji Apvaizda
leidžia šiuos sunkumus, tai tam, kad
atskirtume gėrį nuo blogio: Dievas
rašo tiesiai net kreivose eilutėse.
Gyvename laiku, tinkamu išgryninti
tikėjimui, puoselėti vilčiai ir skleisti
meilei; ir atlikti savo darbą – kad ir



koks jis būtų – su profesiniu
užsidegimu, siūlant visokeriopą
pagalbą, kad visuomenėje įsigalėtų
tikras atsakomybės ir vieningumo
jausmas. Ar meldžiamės, kad
išsispręstų opi nedarbo problema?

Kita vertus, sunkios aplinkybės
atveria paslėptus kiekvieno žmogaus
vidaus išteklius. Vienas iš esminių
naujosios enciklikos patarimų yra
kvietimas išgryninti griežto
teisingumo ir meilės ryšį, kartu
neužmirštant laikytis šių dviejų
dorybių. Didis šio laikotarpio iššūkis,
teigia Romos Popiežius, „yra
sugebėti parodyti tiek idėjomis,
tiek elgesiu, kad ne tik negali
užsimiršti ar sumenkti tradiciniai
socialinės etikos principai –
skaidrumas, dora ir atsakomybė,
bet ir kasdienėje ekonominėje
veikloje, prekybiniuose
santykiuose gali ir turi atsirasti
vietos dosnumui ir sąmoningo
dovanojimo principams. Toks yra



šio laikotarpio reikalavimas ne tik
žmogui, bet ir pačiam
ekonominiam mąstymui“ [12].

Atmintyje iškyla vienas šv.
Chosemarijos mokymas, kurį jis
skelbė savo raštuose ir susitikimuose
su įvairiausiais žmonėmis. Vienoje
homilijoje į skirtingus žmones, kurie
jo klausėsi, jis kreipėsi žodžiais:
„Žinokite, kad vedami vien tik
teisingumo, niekada nerasite
išeities iš didžiųjų žmonijos
problemų. Kai vykdomas sausas
teisingumas, nenustebkite, kad
žmonės liks įskaudinti: žmogaus,
kuris yra Dievo sūnus, orumas,
prašo daug daugiau. Išvien su
teisingumu ir šalia jo turi eiti
meilė, nes ji viską sušvelnina ir
sudievina: „Dievas yra meilė“ (1 Jn 4,
16). Mus turi visada įkvėpti Dievo
Meilė, kuri padeda lengviau
pamilti artimą, išgrynina ir
sutaurina žemišką meilę“ [13]. Kita
proga, paklaustas, kokią dorybę



turėtų puoselėti verslininkas, šv.
Chosemarija atsako: „Meilę, nes vien
su teisingumu toli nenueisi (...).
Visada elkis su žmonėmis teisingai
ir šiek tiek klausyk širdies (...).
Kiek gali, savo darbu padėk
kitiems. Ir kartu su teisingumu
skleisk meilę. Vienas teisingumas
yra sausas; lieka užpildyti daug
tuščių spragų“ [14].

Didelis atsidavimas teisingumui,
visada lydimam meilės, kartu su
kiekvieno profesiniu pasirengimu
yra krikščionio ginklas, kuriuo jis
gali padėti veiksmingai spręsti
visuomenės problemas. „Turite
antgamtiškai daryti tą, ką darote
savaime, – patarė šv. Chosemarija, – 
o paskui šį uolų dosnumą, brolybę,
užuojautą, meilę ir krikščionišką
dvasią skleisti visuose pasaulio
kampeliuose“ [15]. Jis pasisakydavo
prieš doktrinas, siūlančias klaidingas
– materialistines – išeitis iš
visuomenės bėdų: „Išspręsti visiems



žmonių konfliktams mums
užtenka krikščioniškų teisingumo
ir meilės“ [16].

Šie samprotavimai nereiškia, kad
krikščionys – ypač tie, kurie užima
atsakingus postus viešajame
gyvenime ar visuomenėje – gali
nebesistengti perprasti ekonomikos
dėsnių. „Meilė neatmeta išmanymo,
– teigia Benediktas XVI, – greičiau jo
reikalauja ir jį savaime skatina.
Išmanymas niekada nebūna vien
tik intelekto pasekmė. Žinoma, jį
galima apriboti apskaičiavimu ir
eksperimentavimu, bet kad jis
taptų išmintimi, pajėgia rodyti
žmogui kelią į esminių principų ir
galutinio tikslo šviesą, turi būti
„pagardintas“ meilės „druska“. Be
išmanymo veikla yra akla, o be
meilės išmanymas yra bevaisis.
Išties „tas, kuris įkvėptas tikrosios
meilės, išmoningai atranda skurdo
priežastis ir kartu būdus su juo
kovoti ir narsiai nugalėti“ (Pauliaus



VI enciklika *Populorum progressio,*
nr. 75 ) [17].

Stenkimės įsigilinti į šį Bažnyčios
mokymą, jį skleisti ir stengtis, kad jis
giliai įsirėžtų į mūsų sąmonę bei
kasdienį elgesį.

Kaip visada, primenu palaikyti mano
intencijas. Suprantama, svarbiausia
turime melstis už Popiežių ir jo
pagalbininkus. Be to, šį mėnesį
Romoje įvyks Vyskupų Sinodo
ypatingosios tarybos posėdis, skirtas
Afrikos žemyno reikalams. Jau dabar
melskime Šventosios Dvasios ir šv.
Chosemarijos pagalbos, kad Viešpats
apšviestų vyskupus, kurie susitiks su
Popiežiumi, ir šiai asamblėjai
suteiktų didžių dvasinių vaisių.

Yra ir kitų Opus Dei istorijos
sukakčių, kurių neminėsiu, tačiau
jaučiu poreikį paraginti jus visus
pažinti šv. Chosemarijos gyvenimo
žingsnius: jo užsidegimas puoselėti
viską, ką Dangus patikėjo jo



rankoms, jį skatino būtų ištikimu
Dievo, Bažnyčios – kurios dalelytė
yra Opus Dei – jo dukterų ir sūnų ir
visų kitų žmonių, net tų, kurie jo
nesuprato, tarnu. Sekti jo pėdomis
yra be galo svarbu.

Su meile jus laimina

Jūsų Tėvas

+ Javier

Roma, 2009 m. spalio 1 d.

[1] Plg. Jonas Paulius II, Opus Dei
Įkūrėjo beatifikacijos homilija,
1992/05/17.

[2] Iz 43, 1.

[3] Šv. Chosemaria, Es Cristo que
pasa, n. 47.

[4] Pr 2, 15.

[5] Jonas Paulius II, Opus Dei Įkūrėjo
kanonizacijos homilija, 2002/10/06.



[6] Jonas Paulius II, Opus Dei Įkūrėjo
beatifikacijos homilija, 1992/05/17.

[7] Šv. Chosemaria, Amigos de Dios,
n. 120.

[8] Šv. Chosemaria, Es Cristo que
pasa, n. 35.

[9] Benediktas XVI, Enciklika „Caritas
in veritate“, 2009/06/29, n. 25.

[10] Ten pat. Plg. pastoracinę
konstituciją Gaudium et spes, n. 63.

[11] Benediktas XVI, Enciklika
„Caritas in veritate“, 2009/06/29, n.
11.

[12] Ten pat., n. 36.

[13] Šv. Chosemaria, Amigos de Dios,
n. 172.

[14] Šv. Chosemaria, Notas de una
reunión familiar, 1972/11/27.



[15] Šv. Chosemaria, Notas de una
reunión familiar, 1974/06/02.

[16] Šv. Chosemaria, Notas de una
reunión familiar, 1974/04/14.

[17] Benediktas XVI, Enciklika
„Caritas in veritate“, 2009/06/29, n.
30.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2009-m-
spalis/ (2026-01-20)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2009-m-spalis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2009-m-spalis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2009-m-spalis/

	Prelato laiškas (2009 m. spalis)

