
opusdei.org

Prelato laiškas (2008
m. spalis)

Nuolankumas yra būtina
dorybė tiems, kurie siekia
šventumo. Spalio mėnesio
laiške Opus Dei Prelatas
tvirtina, kad tik su Dievo
pagalba tapsime gerais
įrankiais Jo rankose.

2008-10-27

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Rytoj, Šv. Angelų Sargų dieną,
sukanka aštuoniasdešimt metų nuo



Opus Dei įkūrimo, tad šia proga esam
kviečiami gyvai ir karštai dėkoti
Dangui. Šiai šventei ruošėmės, dar
karščiau melsdamiesi Švenčiausiajai
Mergelei Marijai. Dabar labiausiai Jai
dėkojame už tai, kad motiniškai
globojo kiekvieną šios savo vaikų
šeimos žingsnį. Prisimindami šv.
Chosemariją ir visus Opus Dei
tikinčiuosius, kurie jau nuėjo šį kelią
– ir ypač tėvą Alvaro, kiekviena ir
kiekvienas dėkokime mūsų Motinai
už nuolatinę pagalbą ir už tai, kad Ji
mus lydi per visą gyvenimą. Ir
meldžiame Ją, kad suteiktų mums
Dangaus malonę iki galo nueiti tuo
keliu, kurį Dievas mūsų
mylimiausiajam Tėvui atskleidė 1928
m. spalio 2 d.

Daugiau nei dešimt metų šv.
Chosemarija meldė nušvitimo, kad
suprastų, ko jo prašo Viešpats. Vis
kartodavo vieną Evangelijos maldelę:
Domine, ut videam! „Viešpatie, kad
praregėčiau!“ [1]. Ši nuolatinė



malda, skirta ir Mergelei, jį ruošė
lemtingai akimirkai, pabrėžė
kardinolas Ratzingeris homilijoje
mūsų Tėvo beatifikacijos proga.

„Chosemarija Eskriva, – sakė jis, – 
labai greitai suprato, kad Dievas
jam yra paruošęs kelią, kad yra
paruošęs jam misiją. Tik nežinojo,
kokią. Kur rasti atsakymą? Kur jo
ieškoti? Ir jis jo ieškojo, ypač
įsiklausydamas į Dievo žodį, į
Šventąjį Raštą. Skaitė Bibliją ne
kaip knygą apie praeitį, ne kaip
knygą apie klausimus, dėl kurių
ginčijamės, o kaip dabarties žodį,
tariamą mums šiandien: žodį,
kuriame kiekvienas mūsų esame
pagrindiniai veikėjai ir kuriame
turime ieškoti savo vietos, kad
rastume savąjį kelią“ [2].

Pagaliau suvokęs, kokį Dievas jam
skyrė gyvenimo kelią, šv.
Chosemarija ėmė nedelsdamas juo
eiti. Jis sakė: „Man kaip Pauliui



Damaske, tik mažesniu mastu,
Madride atsivėrė akys ir aš
išvydau savo misiją“ [3]. Dievas
jam buvo patikėjęs skleisti visuotinį
pašaukimą į šventumą ir kartu
Bažnyčioje pradėti konkretų kelią –
Opus Dei – kad padėtų sieloms
įgyvendinti pašaukimą į šventumą
bei apaštalavimą darbe ir visomis
kitomis gyvenimo aplinkybėmis.

Mūsų Tėvas puikiai suvokė, koks jis
yra menkas prieš Dievą. Tvirtai
įsitikinęs kalbėjo ir rašė, kad buvo
„netikęs ir kurčias įrankis“ [4],
kuriam Viešpats patikėjo šią užduotį,
gerokai viršijančią jo galimybes, nes
norėjo, jog aiškėtų, kad „tai“ buvo
Dievo planas, o ne vieno žmogaus.
„Man buvo dvidešimt šešeri (...),
mane lydėjo tik Dievo malonė ir
gera nuotaika – daugiau nieko.
Kaip žmonės rašome plunksna,
taip Viešpats rašo stalo koja, kad
būtų aišku, jog rašo Jis: tas yra
kas neįtikėtina ir nuostabu“ [5]. Šis



tvirtas įsitikinimas jį lydėjo iki
žemiško gyvenimo pabaigos: „Štai ir
vėl, – sušuko jis likus kelioms
savaitėms iki iškeliavimo į Dangų, – 
išsipildė Šventojo Rašto žodžiai:
visas kvailystes, visus beverčius
dalykus ar tą, ko, galima sakyti,
kaip ir nėra, Viešpats pajungia
savo tarnystei. Taip savo įrankiu
pavertė ir aną žmogų“ [6].

Akivaizdu, kad ši proga mus moko
esminio dalyko: būtinybės būti
nuolankius, kad Dievas mumis kaip
įrankiais vykdytų savo ganytojišką
valią. Puikybė, galvojimas vien apie
save iškyla kaip didis šventumo ir
apaštališko veiksmingumo priešas.
Bet kai žmogus nuoširdžiai suvokia
esąs visiškai menkas, kai pripažįsta,
kad visi jo gabumai yra Dievo, o ne jo
nuopelnas, tuomet jis gali virsti
veiksmingu įrankiu Dievo rankose.

Tad iškelkime keletą klausimų sau.
Kokiu save laikau Dievo akivaizdoje?



Ar manau, kad esu pats savaime ko
nors vertas, ar pripažįstu, kad viskas
yra Viešpaties dovana? Ar
nuoširdžiai prašau save pažinti tokį,
koks esu, Jo akivaizdoje? Tačiau savo
menkumo pripažinimas turi virsti ne
pesimizmu ar nusivylimu, o dideliu
pasitikėjimu Viešpačiu ir atsidavimu
Jam. Apmąstykime šią šv.
Chosemarijos mintį: „Vyk šalin tą
neviltį, kurią tau sukelia savo
menkystės suvokimas. Tiesa: eko
nominiu požiūriu esi nulis, sociali
niu - taip pat nulis, dar vienas - do
rybėmis, ir dar vienas - talentais...
Tačiau šitų nulių kairėje yra Kris
tus... Ir koks didžiulis išeina skai‐
čius!“ [7].

Pažinę savo menkumą, stipriau
įsikibkime Dievo rankos, tvirtai
tikėdami, kadangi mūsų ieškojo pats,
Jis suteiks visokeriopą pagalbą įveikti
visas kliūtis. Būdami giliai
nuolankūs, galėsim įvykdyti
apaštališkus iššūkius; juos atlikti mus



kviečia krikščioniškas pašaukimas,
kuris iš prigimties yra pašaukimas
apaštalauti. Tą aiškiai rodo
Evangelijos skyrius, kuriame rašoma,
kaip Viešpats sušaukė pirmuosius
Dvylika būti su Juo kartu ir kad Jis
galėtų juos siųsti skelbti žodį [8]. Su
šiais pirmaisiais apaštalais ir mes
esame Jėzaus Kristaus pašaukti
skleisti Jo vardą sutiktiems
žmonėms. „Apaštalu kiekvieną
neabejotinai paverčia Viešpats, o
ne pats žmogus savo valia.
Apaštalu žmogus, – teigia Popiežius,
– pats netampa; juo jį paverčia
Viešpats; todėl jis turi nuolat
kreiptis pagalbos į Viešpatį“ [9].

Apaštalas nekalba savo vardu, jis
skelbia gautą žodį. Taip veikė
pirmieji apaštalai, taip turim elgtis ir
mes, šiuolaikiniai krikščionys.
Neseniai aptardamas šv. Pauliaus
pašaukimą, Benediktas XVI sakė:
„Dar kartą kyla svetimos valios,
Dievo Jėzuje Kristuje, idėja, kuriai



žmogus yra priverstas paklusti. Bet
labiausiai pabrėžiama, kad jam
buvo patikėta Jo vardu atlikti
misiją ir nustumti į šalį visokį
asmeninį siekį“ [10].

Niekuomet neužmirškime, kad pats
Dievas, neatimdamas iš mūsų laisvės,
kiekvieną akimirką, visomis
aplinkybėmis trokšta visiškos mūsų
ištikimybės. Todėl turime gerai
suvokti, kad nė vienos akimirkos
nesame vieni: Jis mus seka, mūsų
klauso ir nors Jam nieko nereikia,
nori mūsų nuolat ieškoti. Prieš šią
tikrovę, mūsų Tėvas ragino kasdien
mąstyti apie ecce ego, quia vocasti
me, „Aš čia. Tu mane šaukei“ [11].
Taip, Viešpats nuolat su mumis
kalbasi ir tikisi, kad į Jo palankumą
atsakysime vis nuodugniau.

Benediktas XVI iškelia dar vieną
sąlygą, būtiną Mokytojo sekėjui, be
to, kad šis yra pašauktas ir siųstas: jis
dar turi ir veiksmingai vykdyti



apaštališką misiją savo pavyzdžiu ir
mokymu, darbais ir žodžiais.
Remdamasis šv. Pauliaus pavyzdžiu,
Popiežius pabrėžia, kad „apaštalo“
vardas nėra ir negali būti garbės
vardas; jis konkrečiai ir
dramatiškai įpareigoja visą juo
besivadinančio žmogaus
egzistenciją“ [12].

Caritas Christi urget nos, „Kristaus
meilė valdo mus“ [13], rašė šv. Paulius
Korintiečiams. Jis su užsidegimu
siekė išgelbėti sielas, sekdamas mūsų
Viešpačiu, kuris „mirė už visus, kad
gyvieji nebe sau gyventų, bet Tam,
kuris už juos mirė ir prisikėlė“. Ir
darė tokią išvadą: „Taigi, jei kas yra
Kristuje, tas yra naujas kūrinys. Kas
sena – praėjo, štai visa tapo
nauja“ [14].

Šiuo Evangeliniu gyvenimo
atsinaujinimu būtina užkrėsti ir kitas
širdis tol, kol visi užsiliepsnos ta
pačia meilės ugnimi. Kai tave



pasiekia Dievo meilė, iš visų jėgų
stengiesi, kad kiti pažintų Jėzų Kristų,
kad Juo sektų ir Jį mylėtų. „Šio mažo
pasaulio sumaišty, – pamokslavo
šv. Chosemarija, – kuriame tokia
minčių painiava, kaip gali vargšės
sielos prašyti Krikšto, jei niekas
jiems nepaaiškina krikščioniškojo
mokymo? Fides ex auditu, sako
šventasis Paulius. „Ir kaip jie įtikės
Tą, apie kurį negirdėjo? Kaip išgirs be
skelbėjo?“ (Rom 10, 14). Jėzus
Kristus taip neveikė; Viešpats
mums davė pavyzdį, bet ir mokė: 
coepit facere et docere (Apd 1,
1)“ [15]. O apie dingstis, kuriomis
kartais prisidengia patogumas ir
prisitaikėliškumas, sakydavo: „Kodėl
turiu kištis į kitų gyvenimą? Todėl,
kad tokia mano, krikščionio,
pareiga! Nes Kristus kišosi į mano
ir jūsų gyvenimą! Kaip ir į Petro,
Pauliaus, Jono ir Andriaus... Ir
Apaštalai išmoko taip daryti.
Antraip, išgirdę aiškų Mokytojo
siuntimą „eikite ir mokykite“, jie



nebūtų pajudėję iš vietos ir būtų
taip ir likę vieni, dvylika: tada
nebūtų Bažnyčios“ [16].

Po kelių dienų prasidės eilinė
vyskupų sinodo asamblėja, skirta
Dievo ŽodžiuiBažnyčios gyvenime ir
jos misijoje apmąstyti. Kaip žinote,
Popiežiaus paskyrimu joje
dalyvausiu ir aš. Pritardamas
Popiežiui, raginu jus melstis ir
skatinti melstis kitus, kad šis
susitikimas su šventojo Petro
įpėdiniu būtų vaisingas.

Stenkimės kasdien kuo geriau pažinti
Dievo Žodį, su meile ir pagarba
skaitydami Šventąjį Raštą –
Bažnyčios Tradicijos ir jos mokymo
padedami – ir ypač Šventąsias
Evangelijas, kad mokytumės iš
Viešpaties ir gyventume pagal Jo
mokymą. Skleiskime Jo mokymą 
opportune et importune, „laiku ir ne
laiku“ [17], kaip darė šventasis
Paulius. Taip stengdamiesi skleisti



Evangeliją savo gyvenimo pabaigoje
galėsime kartu su Apaštalu sušukti:
„Aš kovojau gerą kovą, baigiau
bėgimą, išlaikiau tikėjimą. Nuo šiol
manęs laukia teisumo vainikas, kurį
aną dieną man duos Viešpats,
teisingasis teisėjas, – ir ne tik man, bet
ir visiems, kurie pamilo Jo
pasirodymą“ [18].

Šį mėnesį švenčiame ir keletą
Mergelės švenčių. Dažniau melskime
mūsų Motinos pagalbos, trokšdami
būti Jai atsidavę. Pamaldžiau
kalbėkime šventąjį Rožinį, šventumo
didžiojo mūšio „galingą
ginklą“ [19]. Rugsėjo 20 d.,
šeštadienį, buvau nuvykęs į vieną
susitikimą Saragosoje ir ten
meldžiausi Pilaro Mergelei, kaip
anuomet toje Marijos šventovėje
meldėsi Šv. Chosemarija. Nuvykau ir
į Toreciudadą, kur, kaip ir mūsų
Tėvas, meldžiau Mūsų Motinos
daugelio dalykų. Kitą dieną,
sekmadienį, grįžau į Romą



apgailestaudamas, kad negalėjau
atsiklaupti prieš Mūsų Maloningumo
Motiną Barselonos bazilikoje.

Kiekvieną dieną meldžiu, kad šv.
Chosemarijos kanonizacija – kurios
šeštąsias metines minime spalio 6
dieną – kiekvienai ir kiekvienam
taptų giliu sukrėtimu, nes jei iš tiesų
trokštame tapti mūsų tėvo vaikais,
turime kasdien širdyje puoselėti norą
atsiversti, šventėti ir su džiaugsmu
įgyvendinti nunc coepi (dabar
pradedu iš naujo!)[20]. Be kasdienių
pastangų atsiversti asmeninis
apaštalavimas nebus veiksmingas.
Šią mintį kartoju nuo 2002 m.
vasario 26 d., kai sužinojau
kanonizacijos datą ir kai ruošėmės
šios žinios paskelbimui. Šis
raginimas, kurį šv. Chosemarija
dabar mums siunčia iš Dangaus,
išliko toks pats stiprus, kaip ir tais
laikais, kai jis dar gyveno šioje
žemėje.



Su meile jus laimina

Jūsų Tėvas

+ Javier

Roma, 2008 m. spalio 1 d.

[1] Lk 18, 41.

[2] Kardinolas J. Ratzingeris, Padėkos
mišių už Opus Dei Įkūrėjo
beatifikaciją homilija, 1992/05/19.

[3] Šv. Chosemarija, Laiškas,
1965/10/02.

[4] Šv. Chosemarija, Instruccion,
1934/03/19, nr.7.

[5] Šv. Chosemarija, Apmąstymų
užrašai, 1962/10/02.

[6] Šv. Chosemarija, Apmąstymų
užrašai, 1975/03/19.

[7] Šv. Chosemarija, Kelias, nr. 473.

[8] Plg. Mk 3, 13-14.



[9] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2008/09/10.

[10] Ten pat.

[11] 1 Sam 3,6.

[12] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2008/09/10.

[13] 2 Kor 5, 14.

[14] 2 Kor 5, 15-17.

[15] Šv. Chosemarija, Pokalbio
užrašai, 1968/01/05.

[16] Šv. Chosemarija, Pokalbio
užrašai, 1960/02/14.

[17] Plg. 2 Tim 4,2.

[18] 2 Tim 4, 7-8.

[19] Šv. Chosemarija, Šventasis
Rožinis, Įvadas.

[20] Ps 76, 11 (Vulg.).



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-
spalis/ (2026-01-13)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-spalis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-spalis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-spalis/

	Prelato laiškas (2008 m. spalis)

