
opusdei.org

Prelato laiškas (2008
m. sausis)

Šiais žodžiais mons. Javier
Echevarria primena, kad
krikščionys, gerbdami
kiekvieno laisvę, pavyzdžiu ir
žodžiu turi skleisti savo
tikėjimą.

2008-01-06

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Nuo gruodžio 25-osios viskas mums
byloja apie Kristaus gimimą,
amžinąjį Tėvo Žodį, įsikūnijusį ir



gimusį iš Mergelės Marijos, kad mus
išganytų. Krikščioniškos tradicijos
šalyse visuotinis pamaldumas
tūkstančiu būdų atskleidžia šios
nuostabios Paslapties džiaugsmą.
Daug geros valios vyrų ir moterų,
įskaitant ir nekrikščionis, puoselėja
tuos pačius šios šventės iškeltus
katalikiškus taikos, teisingumo ir
vienybės idealus, taip dar kartą
parodydami, kad Kristaus mokymas
išreiškia pačius didžiausius žmonijos
troškimus.

Tačiau Kalėdos ne tik pabudina šiuos
troškimus, kurie yra ypač svarbūs
šiais laikais, kai daugelio tautų ir
žmonių sąmonėje jau nebelikę taikos;
svarbiausias yra pats Kalėdų įvykis,
kurį ir švenčiame. Kelios dienos prieš
šią šventę Šventasis Tėvas sakė: 
„Prakartėlė pasauliui atskleidė Šviesą,
kuri apšviečia mūsų gyvenimą;
atskleidė Kelią, kuris mus veda į mūsų
žmonijos pilnatvę. Jei nepripažįstame,
kad Dievas tapo žmogumi, kokią



prasmę turi Kalėdų šventimas? Jis
tampa tuščias. Visi mes, krikščionys,
turime giliai tikėdami skelbti Kristaus
Gimimo tiesą ir visiems liudyti
neregėtą dovaną, kuri yra ne tik
mūsų, bet ir visų turtas“ [1].

Kalėdos mus iš naujo skatina kartu
su Kristumi skleisti Atpirkimo
vaisius. Gerą pavyzdį mums duoda
Prakartėlės piemenėliai: atskubėję į
tvartelį, kur rado Mariją su Juozapu,
palinkusius ties Kūdikėliu ėdžiose,
grįžo prie savo kasdienio darbo
kupini džiaugsmo. Grįžo pasikeitę
vidumi, šlovindami ir garbindami
Dievą už viską, ką regėjo ir girdėjo,
trokšdami savo giminaičiams ir
kaimynams pranešti gerąją naujieną,
ir „visi, kurie girdėjo, stebėjosi
piemenų pasakojimu“ [2]. Kaip
nutinka ir dabar, tie žmonės
greičiausiai buvo drovūs, ne itin
linkę į šnekas.



Be galo apsidžiaugę, skubame gerąja
naujiena pasidalyti su tais žmonėmis,
su kuriais bendraujame. O ypač
skubame dalintis tuomet, kai
džiaugiamės antgamtiška gyvybe –
kurią į žemę atnešė Jėzus. Šios laimės
nenuslėpsi, nes krikščioniškasis
pašaukimas iš prigimties yra
pašaukimas apaštalauti. Džiaugsmas,
kad Dievas mus išganė, netelpa į
vieną širdį. „Pasak šventojo
Augustino, kam pavyksta atversti
vieną sielą, to siela išganyta. Taigi
pagalvokit, ką reiškia į Dievo kelią
ir atsidavimą atvesti kitas sielas!
Nuostabu! (…) Todėl kad gėris
savaime perduodamas kitiems. Jei
aš kuo nors džiaugiuosi, būtinai
trokštu ir veikiu, kad šią laimę
pajustų ir kiti“ [3].

Deja, daug kur paplitusi klaidinga
nuomonė, kad savo religinių
įsitikinimų geriau kitiems
nepasakoti. Sakoma, kad tokiu atveju
būtų tolygu veikti kitų elgesį, brautis



į asmeninį gyvenimą. Turime atmesti
tokį požiūrį ir būti visada pasirengę
papasakoti apie mumyse esančią
krikščioniško pašaukimo viltį [4],
nuoširdžiai trokšdami, kad mūsų
giminės, draugai ir pažįstami išgirstų
gerąją atpirkimo naujieną.

Nereikia tenkintis vien liudijimu
savo pavyzdžiu, nes vien pavyzdžio,
nors jis ir būtinas, neužtenka.
Prisiminkime Viešpaties priekaištą
tiems, kurie neperspėdavo žmonių
apie stabmeldystės pavojus: „Jie yra
lyg šunys, kurie neloja. Jie mėgsta
gulėti, snausti ir sapnuoti“ [5].

Mano dukterys ir sūnūs, būkime
budrūs, kad turėtum išgirsti šių
Viešpaties žodžių , nes nebebūtume 
„žemės druska“ ir „pasaulio šviesa
“ [6]. O taip neturi atsitikti. Ar
puoselėji savo apaštališkąjį uolumą,
tarsi jis būtų antgamtiškas
instinktas? Kaip prašai Viešpaties,
kad tavo lūpos tartų reikiamus



žodžius net ir kasdieniuose ir darbo
pokalbiuose, taip pat poilsio metu?
Vyrams ir moterims reikia pasakoti
apie dieviškąjį maloningumą,
atsiskleidusį per Dievo Sūnaus
atėjimą į šį pasaulį, ir apie tai, kad
Viešpats tikisi mūsų pagalbos skleisti
jo meilės, gyvybės ir taikos žinią.

Prieš kelias savaites Tikėjimo
mokymo Kongregacija paskelbė 
„Doktrininę notą dėl kai kurių
evangelizacijos aspektų“ , kurią
Benediktas XVI kviečia apmąstyti
visus tikinčiuosius [7]. Be kitų
aspektų, šis dokumentas primena,
kad „sąžiningai skatinti žmogaus
sąmonę laisvai pažinti Kristų ir Jo
Evangeliją nėra neprideramas
kišimasis, o teisėtas pasiūlymas ir
paslauga, kurios dėka žmonių
santykiai gali tapti vaisingesni“ [8].Be
to, „Veikla, kuria žmogus kitus
supažindina su svarbiais religiniais
įvykiais ir tiesomis, padėdamas juos
suvokti, ne tik neprieštarauja



žmogiškojo bendravimo, tiesos
skleidimo ir mokymosi prigimčiai, bet
ir siejasi su kita svarbia prigimtine
tiesa: žmogus linkęs trokšti, kad kiti
dalytųsi jo gėriu“ [9].

Savaime suprantama, šiuo atveju,
kaip ir visais kitais, ne tik gerbiame
kitų žmonių asmeninį gyvenimą ir
laisvę, bet ir juos giname; atmetame
visokį prievartą. Mumyse labai gyvas
šv. Chosemarijos pavyzdys ir jo
mokymas; jis sakė: „Visuomet
gyniau sąžinių laisvę. Nesuvokiu
prievartos: man ji atrodo
netinkama nei įtikinti, nei
nugalėti“ [10].

Prisiminiau mūsų Tėvo raginimą
šiuo klausimu. Galbūt jis pradėjo
raginti dažniau tuomet, kai vis labiau
ėmė sklisti idėja, kad nebūtina
kalbėtis apie savo tikėjimą su kitais,
kad užtenka savo rodomo pavyzdžio.
Į šį požiūrį, kuris gali užkirsti kelią
misionieriškiems Bažnyčios



troškimams, šv. Chosemarija reagavo
su apaštališka stiprybe. Jis aiškino: 
„Svarbu, kad mano vaikai ieškotų
progos šnekėtis, skelbti šiuos
Viešpaties mums patikėtus lobius.
Kad dirbtum krikščionišką darbą,
neužtenka vien būti“ [11].

Kai II Vatikano Susirinkimas ėjo į
pabaigą, mūsų Įkūrėjas paskatino
svarbiuosius šios didžiosios
Bažnyčios Asamblėjos mokymus
įgyvendinti praktiškai; labiausiai
mus ragino viešai ir kiekvienam
atskirai priminti Susirinkimo itin
pabrėžtą visuotinį pašaukimą į
šventumą ir apaštalavimą. Mus
skatino su visais – katalikais ir
nekatalikais, su krikščionimis ir
nekrikščionimis – užmegzti uolų
apaštališką pokalbį, pagrįstą teisybe
ir dosnumu. Taip jis gyveno iki
pabaigos. Prisimenu, kaip
naudodavosi kiekviena proga šitokiu
būdu tarnauti sieloms.



Tais laikais vis būdavo sakoma, kad
savo krikščioniško tikėjimo kitiems
geriau neatskleisti; kiti net manė, kad
kalbantis reikia atidėti Bažnyčios
mokomas tiesas, tarsi kiekviena
nuomonė apie Dievą ar apie
bažnytines tiesas būtų vienodai
vertinga ir teisinga. Tokiais atvejais
remdamasis Evangelija šv.
Chosemarija pateikdavo daugybę
pavyzdžių, kaip Kristus kalbėjosi ar
mokė savo kartos žmones. Ir
džiaugėsi matydamas, kad bėgant
amžiams krikščionys elgėsi vis taip
pat, sekdami Mokytojo pavyzdžiu. 
„Pirmieji Dvylika, skelbdami
Evangeliją, užmegzdavo
nuostabius pokalbius su visais
sutiktais žmonėmis, kurių ieškojo
keliaudami. Jei apaštalai nebūtų
užmezgę šių antgamtiškų pokalbių
su visomis tomis sielomis, dabar
nebūtų Bažnyčios. Nes
krikščioniškas apaštalavimas yra
ne kas kita, kaip „ergo fides ex
auditu, auditus autem per verbum



Christi“ (Rom 10,17); nes tikėjimas
ateina iš klausymo, o klausymas –
nuo Jėzaus Kristaus žodžio
skelbimo“ [12].

Štai ko mus pabrėžtinai moko
Popiežius naujausioje savo
enciklikoje apie krikščioniškąją viltį.
Kalbėdamas, kad šventumo siekimas
yra neperduodamas – niekas negali
vietoje mūsų atsiliepti į malonę –
Benediktas XVI aiškina: „Bet santykis
su Jėzumi yra santykis su Tuo, kuris
save už mus visus atidavė (plg. 1Tim
2, 6). Būdami bendrystėje su Jėzumi
Kristumi esame įimami į jo „už visus“,
tai tampa mūsų egzistencijos būdu.
Jėzus įpareigoja mus gyventi dėl kitų“
[13]. Iš čia kyla būtinybė gerąją
naujieną skelbti kitoms sieloms. 
„Mūsų, kaip Dievo vaikų,
pašaukimas reikalauja, kad ne tik
siektume savo pačių šventumo, bet
kad eitume žemės keliais,
versdami juos takais, per kliūtis
vedančiais sielas į Viešpatį“ [14].



Neabejojame –nes tai yra mūsų
pašaukimo prigimtis – kad Viešpats
trokšta, jog kiekvienas stiprintu savo
draugystės ir pasitikėjimo
apaštalavimą, taip būdingą
tikintiesiems, kurie jaučia dieviškąjį
pašaukimą, ir konkrečiai tiems, kurie
gyvi Opus Dei dvasia.

Šį mėnesį sukanka septyniasdešimt
penkeri metai nuo tos akimirkos, kai
šv. Chosemarija žengė lemiamą
žingsnį, kuriam ruošėsi nuo pat Opus
Dei įkūrimo: ėmėsi apaštalauti
jaunimui. 1933 m. sausio 21 d.,
šeštadienį, mūsų Tėvas, subūręs
nedidelę jaunimo grupelę, pirmą
kartą jiems pravedė krikščioniškos
formacijos kalbą.

Su kokiu antgamtiniu jausmu, su
kokia viltimi ir meile mūsų Įkūrėjas
ėmėsi šios veiklos! Deja, kaip tiek
kartų prisimindavo, į tą pirmąjį
susibūrimą atėjo vos trys vaikinai,
nors iš anksto žadėjo pasirodyti



devyni ar dešimt. Šv. Chosemarija
nenuleido rankų. Kupinas tikėjimo,
pasikliaudamas Mergelės Marijos ir
šv. Juozapo pagalba ir šį naują darbą
skirdamas Arkangelui šv. Rapolui bei
Apaštalui šv. Jonui, tuos pirmuosius
palaimino su Švenčiausiuoju
Sakramentu. Neskubėdami
apmąstykime jo žodžius: „Po kalbos
su tais vaikinukais nuėjau į
koplyčią, išėmiau Švenčiausiąjį
Sakramentą, jį iškėliau,
palaiminau tuos tris... ir
pamačiau, kad jų trys šimtai, trys
šimtai tūkstančių, trisdešimt
milijonų, trys tūkstančiai
milijonų... baltaodžiai,
juodaodžiai, geltonodžiai, visų
spalvų, visokiausių derinių, kokius
tik moka sukurti žmogiška meilė.
Ir neapsirikau, nes taip ir atsitiko.
(...) Neperdėjau, nes Viešpats
pasirodė kur kas dosnesnis“ [15].

Kitą dieną, sausio 22, sekmadienį,
įvyko pirmoji katechezė – būtina



apaštališkojo darbo su jaunimu ir
kitais žmonėmis veikla – į kurią atėjo
keli iš tų vaikinukų, su kuriais
bendravo mūsų Tėvas. Jie nuvyko į
vieną Madrido užmiesčio mokyklą
Pinos rajone, o ten jų laukė daugybė
vaikų. Formacijos pamokos,
katechezė, vargšų ir ligonių
lankymas, kuo mūsų Įkūrėjas
užsiėmė jau daug anksčiau, buvo ir
visada bus tvirtas šio apaštalavimo
pamatas, kuris, kaip buvo pratęs
sakyti mūsų Tėvas, „yra tarsi mūsų
akių vyzdys“ .

Logiška, kad šio apaštalavimo našta
ir džiaugsmas gula pirmiausiai ant
pačių jauniausių Prelatūros
tikinčiųjų pečių, ir ant tų, kuriems šis
darbas patikėtas atskirai. Mano
sūnūs ir dukterys, prisiminkite, jog
Viešpats jumis pasitiki ir trokšta
jums į rankas įduoti sielas daugybės
jaunų žmonių, kurie nuoširdžiai
ieško gilios savo gyvenimo prasmės,
kad jūs jas formuotumėte kaip



skulptorius molį. Gerai paruoškite
ratelius ir krikščioniško tikėjimo
tiesų pamokėles, prašykite Šventosios
Dvasios, kad jūsų žodžiams suteiktų
stiprybės ir nedvejodami pulkite
kalbėtis su savo draugėmis ir
draugais, megzkite apaštališką
pokalbį, kuris juos nuvestų pas
Kristų, suaviter et fortiter [16],
švelniai ir stipriai (Išm 8,1).

Kaip jaudinančiai Benediktas XVI
ragina skatinti jaunimą būti dosnų,
labiau priartėti prie Viešpaties, Juo
sekti. Tarsi aidas kartokime jo
žodžius, pasikliaudami Šventosios
Dvasios pagalba ir jaunimo polinkiu
siekti didžių idealų, nors šie kartais
atrodo užsnūsta jo širdyse.

Prašykime šv. Rapolo ir šv. Jono, šios
veiklos globėjų pagalbos, taip pat šv.
Chosemarijos, kuris prieš daugelį
metų pradėjo šį darbą. Nepamirškite,
kad šitaip kuriate – visi kuriame –



Bažnyčios, krikščioniškos
visuomenės ateitį.

Su meile jus laimina

Jūsų tėvas

+Javier

Roma, 2008 m. sausio 1 d.

[1] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius , 2007/12/19.

[2] Plg. Lk 2, 16-20.

[3] Šv. Chosemarija, Pokalbio
užrašai , 1959/12/29.

[4] 1Pt 3,15.

[5] Iz 56, 10.

[6] Mt 5, 13-14.

[7] Plg. Kreipimasis į tikinčiuosius ,
2007/12/19.



[8] Tikėjimo mokymo Kongregacija,
„Doktrininė nota dėl kai kurių
evangelizacijos aspektų“, 2007/12/3,
nr. 5.

[9] Ten pat, nr. 7.

[10] Šv. Chosemarija, Pokalbiai/
Conversaciones , nr. 44.

[11] Šv. Chosemarija, Pokalbio
užrašai , 1968/08/25.

[12] Šv. Chosemarija, Laiškas
1965/10/24 , nr. 13.

[13] Benediktas XVI, Enciklika „Spe
salvi“, 2007/11/30, nr. 28.

[14] Šv. Chosemarija, Es Cristo que
pasa , nr. 120.

[15] Šv. Chosemarija, Pokalbio
užrašai , 1975/02/19.

[16] Plg. Išm 8, 1.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-
sausis/ (2026-01-13)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-sausis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-sausis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-sausis/

	Prelato laiškas (2008 m. sausis)

