
opusdei.org

Prelato laiškas (2008
m. lapkritis)

Šįkart savo laiške, kuriuos
mons. Javieras Echevarria rašo
kiekvieną mėnesį, pagrindinis
dėmesys kreipiamas į lobį –
Bažnyčią. Prelatas pataria, kaip
Ją mylėti ir Jai tarnauti.

2008-11-22

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Prieš kelias dienas baigėsi Vyskupų
Sinodo Asamblėja, kurioje dar kartą
džiaugsmingai jutau Bažnyčios



vienybę ir visuotinumą. Taip pat
mane sujaudino ir pasitikėjimas
Opus Dei veikla, kurį man rodė
daugelio šalių Tėvai: ne vienas jų
dėkojo už apaštališką veiklą, kurią jų
vyskupijose vykdo Opus Dei tikintieji
ir rėmėjai; kiti mane ragino kuo
greičiau imtis nuolatinės
apaštališkosios veiklos jų šalyse ar
regionuose. Dažnai pamąstau apie
tas mūsų Tėvo svajones, kurias jis
melsdamasis už ateities darbus visad
mums primindavo – mes esame daug
kur laukiami.

Susidūręs su šitokiu susidomėjimu ir
prielankumu, su tiek skatinimo
šūksnių, mintyse girdėjau
skambančius vis uolesnius žodžius: 
„Jėzau, sielų!.. Apaštalo sielų: jos
Tau, Tavo šlovei!“ [1] Kartokime šį
šūkį kasdien, kad jis skambėtų mūsų
širdyse, kaip troško mūsų Tėvas,
mums padedantis Danguje.



Krikščionims būdinga gyventi
Bažnyčios rūpesčiais visuose
žemynuose ir taip bus visada. Toks
gilus požiūris ypač atsiskleidžia
šiandien, Visų šventųjų dieną. Ši
šventė mus kviečia ne tik prisiminti
minias palaimintųjų sielų, bet ir
gilintis į Bažnyčios paslaptį, nes Jai
priklausome tie, kurie dar tęsiam
žemės kelionę, ir tie, kurie apsivalo
Skaistykloje, ir tie, kurie jau
džiaugiasi Dievu Danguje.

Vis nepamirštu, kaip džiaugsmingai
išsakydavo šią tiesą šv. Chosemarija.
„Šventojoje Bažnyčioje, – kartą rašė
jis, – mes, katalikai, surandame
savo tikėjimą, savo elgesio
normas, maldą, brolybės jausmą,
užmezgame ryšį su visais broliais,
kurie jau iškeliavo ir apsivalo
Skaistykloje – kenčiančioje
Bažnyčioje, ar su tais, kurie
triumfuojančioje Bažnyčioje jau
džiaugiasi palaima, amžinai
mylėdami triskart Šventą Dievą.



Bažnyčia tuo pat metu yra čia ir
sykiu peržengia istorijos ribas.
Bažnyčia, kuri gimė su Šventosios
Marijos globa, ir toliau Ją garbina
– žemėje ir danguje – kaip savo
Motiną“ [2].

Vienas iš pagrindinių šventojo
Pauliaus mokymų yra mokymas apie
Bažnyčios prigimtį: jis mums kalba
apie Viešpaties mokinius, pašauktus
Dievo Tėvo ir suvienytus Šventosios
Dvasios mistiniam Kristaus Kūnui
sukurti. Tą ne kartą šiais metais,
skirtais tautų Apaštalui, pabrėžė
Benediktas XVI. Remdamasis kai
kuriais jo mokymais, kviečiu jus
ateinančiomis savaitėmis apmąstyti
šias tiesas ir tikiuosi, kad taip Dievas
kiekvienam iš mūsų leis dar labiau
pamilti Motiną Bažnyčią ir dar uoliau
trokšti jai tarnauti kasdienėmis
aplinkybėmis, kaip Ji iš mūsų tikisi.

Popiežius mus ragina visų pirma
turėti omeny, kad „pirmą kartą



[Apaštalas] Jėzaus asmenį pažino
per Jeruzalės krikščionių bendrijos
liudijimus (...). Istorija mums rodo,
kad paprastai Jėzų atrandi per
Bažnyčią“ [3]. Šventasis Tėvas teigia,
kad kartais – kaip nutiko Sauliui –
pirmasis susidūrimas su Bažnyčia
(dvasine ir kartu regima tikrove) gali
virsti „audringu susitikimu.
Pažinęs naujuosius tikinčiuosius,
jis iškart tapo aršiu jų
persekiotoju. Tą jis pats pripažįsta
trijuose savo laiškuose“ [4].
Paprastai ne visada turi taip atsitikti;
ypač jei Jėzus nuolankiai atsispindės
mūsų, krikščionių, žodžiuose ir
elgesyje. Kelyje į Damaską šventasis
Paulius suprato, kad
„persekiodamas Bažnyčią,
persekioja Kristų, ir tada jis
atsivertė sykiu į Kristų ir į
Bažnyčią. Taip paaiškėja, – daro
išvadą Benediktas XVI– kodėl
Bažnyčia paliko tokį gilų pėdsaką
šventojo Pauliaus mintyse, širdyje
ir darbuose“ [5].



Dar kartą apmąstykime prisikėlusio
Jėzaus Kristaus žodžius: į Sauliaus
klausimą „Kas Tu esi, Viešpatie?“,
Viešpats atsako: „Aš esu Jėzus, kurį tu
persekioji“ [6]. „Šiuose Prisikėlusio
Kristaus žodžiuose, kurie pakeitė
Sauliaus gyvenimą, glūdi visas
mokymas apie Bažnyčią kaip
Kristaus Kūną. Kristus
nepasitraukė į Dangų, palikęs
žemėje daugybę sekėjų, vykdančių
Jo „siekį“. Bažnyčia nėra
susivienijimas, skatinantis tam
tikrą siekį. Joje svarbiausia ne
„siekis“, o Jėzaus Kristaus asmuo,
kuris ir Prisikėlęs tebėra „kūnas“.
Jis turi „kūną ir kaulus“ (Lk, 24,
39), kaip šventojo Luko
Evangelijoje tvirtina pats
Prisikėlęs Jėzus. Jis turi kūną. Jis
pats yra gyvas Savo Bažnyčioje“ [7].

Apmąstydami šiuos žodžius,
suvokiame, kad kiekvienas Bažnyčios
įžeidimas – Jos mokymo, sakramentų
ir institucijų, Jos Ganytojų, ypač



regimosios Galvos, Romos Pontifiko –
yra panieka pačiam Jėzui Kristui. Nes
žemiška Bažnyčia, nepaisant mūsų,
Jos narių, silpnybių ir klaidų, visada
yra Dievo Bažnyčia, kaip
nepaliaujamai kartoja Paulius: Tauta,
kurią suvienijo Dievas Tėvas;
Kristaus Kūnas, kurį Jėzus Kristus
įkūrė savo krauju, norėdamas išlikti
gyvas per visą istoriją iki pabaigos;
Šventosios Dvasios Šventovė, kuri
yra Dievo buveinė tarp žmonių.
Vieno Bažnyčios Tėvo, cituoto
Vatikano II Susirinkimo, žodžiais,
„visa Bažnyčia iškyla kaip „tauta,
sujungta Tėvo, Sūnaus ir Šventosios
Dvasios vienybe”[8].

Taigi Dievo Vienybė ir Trejybė yra
esminis Bažnyčios prigimties ir
realybės pamatas. Todėl „smarkiai
klystų tie, kurie bandytų atskirti
charizmatinę Bažnyčią – neva
įkurtą paties Kristaus, nuo kitos,
juridinės, arba institucinės,
sukurtos žmonių ir istorijos vingių



vaisiaus. Yra tik viena Bažnyčia.
Kristus įkūrė vieną vienintelę
Bažnyčią: regimą ir neregimą,
turinčią hierarchiją ir santvarką,
grįstą pamatine Dievo įstatymo
struktūra ir vidiniu antgamtišku
gyvenimu, kuris ją skatina, išlaiko
ir įpučia gyvybės“ [9].

Šventojo Pauliaus laiškuose
atsiskleidžianti didinga Bažnyčios
vizija aiškina tvirtumą, kuriuo jis
Bendruomenę gina, kai kyla grėsmė
Jos vienybei ir visuotinumui. Korinto
krikščionis, linkusius skaldytis į
priešiškas grupes, jis perspėja: „Mat
Chlojės namiškiai pranešė man apie
jus, mano broliai, kad tarp jūsų esama
kivirčų. Turiu omenyje tai, kad iš jūsų
yra tokių, kurie sako: „Aš esu
Pauliaus“, „aš – Apolo“, „aš – Kefo“, „o
aš – Kristaus“. Argi Kristus
padalytas? Argi Paulius buvo už jus
nukryžiuotas? Argi vardan Pauliaus
buvote pakrikštyti?“ [10].



Šios šventosios Motinos vienybės, o
kartu ir universalumo gynimas yra
pagrindinis Apaštalo gyvenimo
siekis. „Nuo pat pirmos akimirkos,
– moko Popiežius, – jis suvokė, kad
ši tikrovė skirta ne vien žydams,
apibrėžtam žmonių ratui, bet turi
universalią vertę ir liečia visus,
nes Dievas yra visų Dievas“ [11].
Taigi, kilus grėsmei, kad pirmykštė
krikščionių bendruomenė liks
užsisklendusi Sinagogoje,
vadinamasis Jeruzalės susirinkimas
paskelbė, kad visi vyrai ir moterys,
nesvarbu, kokios rasės, kalbos ar
tautybės, yra pašaukti visiškai įsilieti
į Kristaus Bažnyčią [12], kurioje
„nebėra nei žydo, nei graiko; nebėra
nei vergo, nei laisvojo; nebėra nei
vyro, nei moters: visi esate viena
Kristuje Jėzuje!“ [13].

Kadangi Bažnyčia priklauso Kristui,
„privalome gyventi išvien su
Kristumi. Todėl šventasis Paulius
ir kalba apie skirtingas charizmas,



kurios palaiko ir kuria
krikščionišką bendruomenę. Visos
susirenka į vienintelį šaltinį, kuris
yra Tėvo ir Sūnaus Dvasia, žinant,
kad Bažnyčioje niekam netrūksta
charizmos, nes, kaip rašo
Apaštalas, „kiekvienam suteikiamas
Dvasios apsireiškimas bendram
labui“ (1 Kor 12, 7) [14]. Ar išties
pamaldžiai prašai pro unitate
apostolatus (apaštalavimo vienybės)?
Kaip meldiesi už visus tuos, kurie
pašvenčia savo gyvenimą Bažnyčiai?
Ar moki malda pasiekti kiekvieną
kampelį, kuriame dirbama Kristaus
labui?

Kaip turime dėkoti Dievui už tai, kad
Jam panorėjus, Bažnyčia yra
vienintelė ir sykiu tokia marga! Ir
kokią pagarbą turime rodyti visiems
Šventosios Dvasios pasireiškimams,
kuriais Ji nori papuošti Kristaus
Sužadėtinę! „Bažnyčioje yra
daugybė tarnysčių, bet tikslas tėra
vienas: žmonių šventinimas. Ir



šioje misijoje vienaip ar kitaip
dalyvauja visi krikščionys, gavę
Krikšto ir Sutvirtinimo
sakramentus. Visi turime jaustis
atsakingi už šią Bažnyčios misiją,
kuri yra Kristaus misija“ [15].
Bažnyčioje nė vienu nėra per daug:
visi mes reikalingi. Svarbiausia yra
vienybė su regimąja Galva, su
Ganytojais ir su visa Dievo Tauta,
kiekvienas pagal savo pašaukimą ir
gautas malones. 

Bažnytiniuose šventojo Pauliaus
mokymuose išryškėja teologinė ir
juridinė Opus Dei –mažytės
Bažnyčios dalies, tikrovė. Mėgstu šį
teiginį apmąstyti į pabaigą einant
Marijos metams, kuriuos paskelbiau,
norėdamas paminėti Popiežiaus
patvirtintos Prelatūros dvidešimt
penkerių metų sukaktį. Apaštališkoji
Opus Dei tikinčiųjų pasauliečių ir
dvasininkų veikla neišvengiamai
prisideda prie ganytojiškos dalinių



bažnyčių, kuriose gyvuoja Opus Dei
prelatūra, veiklos.

Tą su didžia meile prisiminė Dievo
Tarnas Jonas Paulius II, kalbėdamas
apie Opus Dei hierarchinę prigimtį:
„Tikinčiųjų pasauliečių
priklausomybė tiek dalinei
bažnyčiai, tiek prelatūrai, į kurią
yra inkorporuoti, padeda
ypatingajai prelatūros misijai
prisidėti prie evangelizavimo
dalinės bažnyčios veiklos, kaip
numatė Vatikano II Susirinkimas,
pristatydamas asmeninių
prelatūrų statusą“ [16].

Neseniai panašiai kalbėjo ir
Benediktas XVI: „Dievo Bažnyčia
yra ne tik skirtingų vietinių
bažnyčių visuma, bet skirtingos
vietinės bažnyčios kartu yra
vienintelės Dievo Bažnyčios
įsikūnijimas. Visos kartu jos yra
„Dievo Bažnyčia“, egzistuojanti
ankščiau už vietines bažnyčias,



reiškiantis ir veikianti per jas“ [17].
Opus Dei, tarnaudama Bažnyčiai,
Romos Popiežiui ir visoms sieloms,
įgyvendina šį tikslą, būdama viena iš
tų institucijų, kurias Romos
Pontifikas gali įkurti, kad šios
vykdytų ypatingą ganytojiškąją
veiklą ir kurios „kaip tokios priklauso
visuotinei Bažnyčiai, nors jos
ištikimieji yra ir dalinių bažnyčių, kur
jie gyvena ir dirba, ištikimieji (...). Tas
ne tik neišardo Vyskupu pagrįstos
dalinės bažnyčios vienybės, bet,
atvirkščiai, tai vienybei suteikia
vidinės bendruomenės įvairovės,
būdingos vienybei“ [18].

Su džiaugsmu jums pranešu, kad jau
prasidėjo nuolatinė apaštališkoji
veikla Indonezijoje; o su Dievo
padėjimu netrukus bus atidarytas
pirmasis Centras Bukarešte.
Ruošiamasi ir nuolatinei veiklai
Bulgarijoje bei Korėjoje: prašau jūsų
ir visų, dalyvaujančių Opus Dei



veikloje, melstis už apaštališką plėtrą
šiose ir daugelyje kitų šalių.

Sekdamas mūsų Tėvo pėdomis,
meldžiausi priešais Stebuklingąjį
Medalikėlį Rue de Bac Paryžiuje. Ten
pristačiau jūsų maldas Šventajai
Marijai, kad Ji mums padėtų
įgyvendinti didįjį stebuklą: kasdienį
gyvenimą paversti didvyrišku
šventumu. Paskutines Marijos metų
ir visas savo gyvenimo dienas
nugyvenkime stipriai įsikibę
Mergelei į ranką, pildydami Jos
paliepimą Kanoje: „Darykite, ką tik
Jis jums lieps“ [19]. Stenkimės elgtis
kaip tie tarnai: malda bei darbu visos
ir visi atsakykime usque ad summum
(visiškai).

Baigdamas dar kartą jūsų prašau
palaikyti mano intencijas, ypač
Šventųjų Mišių metu. Šiomis
dienomis melskitės už savo brolius,
kuriems lapkričio 22 d., Kristaus
Karaliaus iškilmių išvakarėse,



Romoje per mano rankas taps
diakonais.

Su meile jus laimina

Jūsų Tėvas

+Javier

Roma, 2008 m. lapkričio 1 d.

[1] Šv. Chosemarija, Kelias, nr. 804. 

[2] Šv. Chosemarija, Homilija
„Antgamtiškas Bažnyčios tikslas“,
1972/05/28.

[3] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2006/11/22.

[4] Ten pat.

[5] Ten pat.

[6] Apd 9, 5.

[7] Benediktas XVI, Homilija šventojo
Pauliaus metų atidarymo proga,
2008/06/28.



[8] Vatikano II Susirinkimo dogminė
konstitucija Lumen gentium, nr. 4;
plg. Šv. Kiprijonas, Traktatas apie
„Tėve mūsų“, 23.

[9] Šv. Chosemarija, Homilija
„Antgamtiškas Bažnyčios tikslas“,
1972/05/28.

[10] 1 Kor 1, 11-13.

[11] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2006/10/25.

[12] Plg. Apd 15, 23-29.

[13] Gal 3, 28.

[14] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2006/11/22.

[15] Šv. Chosemarija, Homilija
„Ištikimybė Bažnyčiai“, 1972/06/04.

[16] Jonas Paulius II, Kalba
Apaštališkojo laiško Novo millennio
ineunte konferencijos dalyviams,
2001/03/17.



[17] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2006/10/15.

[18] Tikėjimo mokslo kongregacija, 
Laiškas „Communionis notio“,
1992/05/28, nr. 16.

[19] Jn 2, 5.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-
lapkritis/ (2026-01-13)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-lapkritis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-lapkritis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2008-m-lapkritis/

	Prelato laiškas (2008 m. lapkritis)

