
opusdei.org

Prelato laiškas (2007
m. liepa)

Monsinjoro Chavjero Ečevarijos
(Javier Echevarria) laiškas Opus
Dei tikintiesiems. Liepos mėnesį
Prelatas kviečia apmąstyti
paprastą ir pamokantį pirmųjų
krikščionių gyvenimą.

2007-08-09

Mylimiausieji: tesaugo Jėzus mano
dukteris ir sūnus!

Kaip ir praeitais metais, taip ir
šiemet, birželio 26 d. įvairiausiuose
pasaulio kraštuose buvo švenčiama



liturginė Šv. Chosemarijos Eskrivos
de Balagero (Josemaria Escriva de
Balaguer) šventė. Su kiekviena diena
pamaldumas mūsų Tėvui vis stiprėja:
nesvarbu nei vietovė, nei kalba, nei
rasė ar socialinė padėtis. Susidūrę su
dvasiniais ar materialiniais
sunkumais, jo pagalbos prašo
tūkstančiai žmonių ir semdamiesi
įkvėpimo iš jo gyvenimo bei
mokymo, siekia gyventi pagal
Evangeliją.

Jo asmenybė yra itin sektinas
pavyzdys ir taip bus visados; su
Dievo padėjimu daugybė vyrų ir
moterų, įgyvendindami kilnius
žmogiškus tikslus – kurdami šeimą,
dirbdami, bendraudami su kitais –
atras kelius, vedančius
Švenčiausiosios Trejybės link.

Viešpats trokšta, kad mes, kurie,
sekdami Opus Dei dvasia, stengiamės
kasdien siekti šventumo, ištikimai
eitume keliais, kuriuos savo



nuolankumu dieviškajai valiai
pramynė šv. Chosemarija. Šitaip ir
daug kitų žmonių, matydami mūsų
vidinę kovą – kartais pergalingą,
kartais ne, bet vis iš naujo
pradedamą su džiaugsmu – ir mūsų
padrąsinti, užsidegs leistis šiuo keliu,
skatinančiu siekti šventumo darbu ir
kasdienių krikščionio pareigų
vykdymu (1), kas ir yra Opus Dei.

Šiandien jums priminsiu kai kuriuos
šv. Chosemarijos mokymus,
susijusius su pirmaisiais
krikščionimis, kurie Evangelijos
doktriną perėmė tiesiai iš Apaštalų
ar tiesioginių jų sekėjų lūpų. Jie ir jos
jam buvo pavyzdys, kaip šiame
pasaulyje turime įprasminti savo
egzistenciją. Kaip tik vakar
minėjome liturginę pirmųjų Romos
bažnyčios kankinių dieną; šie Romos
vyrai ir moterys Nerono
persekiojimo laikais Amžinajame
mieste atsidavę liudijo Kristų.
Bažnyčia, svarstydama, kokią datą



jiems paskirti bažnytiniame
kalendoriuje, apsistojo prie birželio
30-osios, po šventųjų Apaštalų Petro
ir Pauliaus iškilmių, siekdama
pabrėžti itin glaudų jų ryšį su tais,
kurie jiems perdavė Jėzaus Kristaus
mokymą.

Norėdamas paaiškinti Opus Dei
misiją, šv. Chosemarija dažnai
kalbėdavo apie šiuos pirmuosius
mūsų tikėjimo brolius. „Jei reikia
pavyzdžio, – sakydavo, – Opus Dei
lengviausia suprasti pagalvojus
apie pirmųjų krikščionių
gyvenimą. Jie buvo itin nuoširdžiai
atsidavę krikščioniškajam
pašaukimui; rimtai siekė tobulėti,
kaip buvo pašaukti paprasto ir
didingo Krikšto sakramento.
Išvaizda niekuo nesiskyrė nuo kitų
miestelėnų (2). Panašiai kaip ir jie,
– tęsdavo, – Opus Dei tikintieji irgi
yra paprasti žmonės; dirba įprastą
darbą, gyvena kaip visi žmonės:
piliečiai krikščionys, visa širdimi



siekiantys įgyvendinti savo
tikėjimą (3).“

Be to, taip kalbėti mane skatina ir
troškimas priminti Popiežiaus
mokymą; jis jau kuris laikas per
trečiadienio audiencijas kalba apie
senuosius Bažnyčios tėvus ir
rašytojus. Jo žodžiai gali mums
padėti gyventi kaip šie krikščionybės
aušros žmonės. Aplinkybės, kuriomis
jie skelbė savo tikėjimą, iš esmės
nelabai kuo skiriasi nuo mūsiškių.

Pirmiausia Popiežius iškelia jų
optimistinį požiūrį, kupiną tvirto
pasikliovimo tikėjimu, su kuriuo jie
ėjo į pagonių pasaulį. Remdamiesi
Viešpaties mokymu, jie sugebėjo
atskirti, kas jų laikotarpio
visuomenės papročiuose yra
teigiamo, ir atmetė visa, kas buvo
nesuderinama su naująja, Kristaus
jiems parodyta, gyvenimo samprata.

Pavyzdžiui, Popiežius pabrėžia, kad
šventasis Justinas – krikščionis



pasaulietis, Romos filosofijos
mokytojas – remdamasis Šventuoju
Raštu, visų pirma parodė „dieviškąją
kūrinijos ir atpirkimo misiją,
įvykdomą Jėzuje, Logos, tai yra
amžinąjį Žodį, amžinąjį Protą,
kuriantįjį Protą“. Jis parodo, kad šiam
senajam Bažnyčios tėvui kiekvienas
žmogus kaip mąstanti būtybė
dalyvauja Logose, neša savyje „sėklą“
ir sugeba atskirti tiesą. Šitaip tas pats
Logosas, kuris žydams Senajame
Testamente buvo apreikštas
pranašiška figūra, iš dalies pasirodė ir
graikų filosofijoje kaip „tiesos sėklos“.
Šventasis Justinas apibendrina, kad
krikščionybė yra istorinė ir asmeninė
Logoso kaipo tokio išraiška, tad „visa,
kas gražu ir sukurta žmogaus,
priklauso mums, krikščionims“ (4).

Daugelyje šalių mes, Dievo vaikai,
gyvename neopagoniškoje
visuomenėje, tad nedvejokime –
mums skirta didinga užduotis ją vėl
grąžinti prie Dievo. Kiekvieno ir



kiekvienos apaštališka veikla mus
turi vesti tuo keliu, kuriuo ėjo mūsų
pirmtakai. Tvirtai laikydamiesi
katalikiškosios doktrinos ir nusikratę
nevisavertiškumo kompleksų turime
imtis darbo pačioje visuomenės
širdyje, kuriai patys ir priklausom, ir
be pasipūtimo ją iš vidaus perdaryti
taip, kaip raugas keičia miltus (5),
siekdami laikinos ir amžinos žmonių
gerovės.

Tad būkime optimistai ir nešališki.
Nors tarp aplinkinių ir regėsime
trūkumus ar klaidas, visada su
kaupu atsiras ir teigiamo požiūrio.
Pasirinkę apaštališkąjį kelią, turime
šiuos lobius atrasti ir jais džiaugtis,
kad galėtume kitus vesti Tiesos keliu.
Remiantis šiais užsibrėžtais siekiais,
bus lengviau sielas priartinti prie
Dievo. Geriausias mūsų
sąjungininkas šioje naujoje
visuomenės evangelizacijoje, be tų
žmonių Angelo sargo, kaip tik ir yra
šis dieviškas pradmuo, kurį visada



turi kiekvienas žmogus, nors kartais
to ir nežino – ir netgi tie, kurie nuo
Dievo labiau nutolę.

Semkimės įkvėpimo ir suteikime jo
kitiems, kurie galbūt netenka drąsos
susidūrę su dar daug kur
pasitaikančiu moraliniu ir dvasiniu
nuosmukiu. Tiek kalbėdamiesi su
draugais ir bendradarbiais, tiek
platesniuose socialiniuose vandenyse
eikime visi kartu su tikėjimo ir proto
„sparnais“, kaip nenuilsdamas
kartoja Popiežius (6), neatskirdami
vieno nuo kito. Šitaip atsispirsime
aplinkinių reliatyvizmui,
akivaizdžiai tikėjimo stokai ir
nepasikliovimui protu.

Be to, prisimindami ir mylimiausiąjį
Joną Paulių II, įgyvendinkime jo
patarimą: „Nebijokite! Atverkite,
plačiai atverkite duris Kristui!
Įsileiskite Jo ganytojišką galią į
valstybes, ekonomines ir politines
sąjungas, į plačius kultūros,



civilizacijos ir raidos plotus.
Nebijokite! Kristus žino, kas yra
žmoguje. Tik Jis žino!“ (7). Šį
raginimą pirmiausia turime
įgyvendinti savyje, įsileisti Viešpatį į
savo sielą ir leisti Jam joje
viešpatauti; o paskui stengtis, kad Jį
įsileistų ir kiti – padėti jiems suprasti,
kad Jėzus yra geriausias Draugas.

Todėl būtinai turime tobulinti savo
teologinę formaciją, kiekvienas pagal
savo poreikius ir aplinkybes gilintis į
viešosios nuomonės temas, susijusias
su esminiais Apsireiškimo aspektais.

Nagrinėdamas Šventųjų tėvų
mokymus, Popiežius apsistoja dar
prie vieno itin svarbaus ir šiais
laikais aktualaus dalyko. Jis pabrėžia
didžiausią senovės pagonių tikėjimų
klaidą – jie nėjo Dievo išminties
sieloje tiestu keliu. „Todėl pagonybė
neišvengiamai sulaukė saulėlydžio:
tokia buvo logiška pasekmė, nes jų
tikėjimas buvo nutolęs nuo



žmogiškosios tiesos, apribotas
dirbtina ceremonijų, formalumų ir
papročių sankaupa“ (8). O štai senieji
Bažnyčios tėvai ir rašytojai
„pasirinko būties tiesą, o ne papročių
mitą“ (9). Popiežius primena
Tertuliano žodžius: „Dominus noster
Christus veritatem se, non
consuetudinem, cognominavit“ (10);
Kristus, mūsų Viešpats, sakė, kad Jis
yra Tiesa, o ne paprotys. Benediktas
XVI pastebi, kad „reikėtų atkreipti
dėmesį į terminą „consuetudo“, kurį
vartodamas Tertulianas turi omeny
pagonių tikėjimą: šiuolaikinėse
kalbose jį galima išversti kaip
„kultūros mada“, „akimirkos
mada“(11).

Dabar aišku ir tai, kad žmonės be
Dievo patiria nesėkmę. Nors ir
atrodo, kad kai kuriose vietose laimi
reliatyvizmas, iš tikrųjų toks
gyvenimo ir mąstymo būdas sugrius
kaip kortų namelis, nes nėra



įsišaknijęs istorijos vingius pinančio
Dievo Kūrėjo ir Apvaizdos tiesoje.

Mes, krikščionys, esame už visus
laisviausi, nes nepasiduodame
akimirkos tendencijoms. Bažnyčia
trokšta, kad jos vaikai būtų
atsakingi ir protingi katalikai, kad
visų jų protas ir širdis veiktų ne
atskirai, kiekvienas sau, o
vieningai ir tvirtai, kad kiekvieną
akimirką aiškiai žinotų, ką reikia
daryti, ir kad būdami nestiprios
asmenybės ar nepaisydami sąžinės
nepasiduotų laikinoms
tendencijoms ir madoms. Kad
„nebūtume maži vaikai,
siūbuojami ir nešiojami bet kokio
mokymo vėjelio, žmonių apgaulės,
jų gudrumo, vedančio į
klystkelius“ (Ef 4, 14) (12).

Laiško pradžioje jums buvau
užsiminęs, kad po pasaulį ir toliau
plinta pamaldumas šv. Chosemarijai.
Vos prieš kelias dienas – ir čia ne



vienintelis šių dienų pavyzdys –
Kalabrijos Redže buvo atidengtas
akmeninis paminklas, kuris primins,
kad prieš šešiasdešimt metų pro šį
miestą keliavo mūsų Tėvas; o
Fiudžyje jo vardu pavadinta gatvė.
Šiandien, liepos 1-ąją, Valensijoje šv.
Chosemarijai dedikuojama parapijos
bažnyčia. Todėl šį laišką datavau
būtent čia, nes šiuo metu esu šiame
mieste, mylimiausio draugo ir brolio
vyskupo mons. Garsijos Gasko
(Garcia Gasco) pakviestas dalyvauti
liturginėje ceremonijoje. Dėkokite
kartu su manimi ir toliau dirbkime,
kad ši Dievo dvasia pasiektų vis
naujus kraštus ir naujus žmones.

Su dideliu džiaugsmu jums pranešu,
kad nuo birželio 26-osios jūsų broliai
ėmė nuolat dirbti Maskvoje, kur
steigia Opus Dei centrą Rusijoje.
Padėkime jiems savo malda šiomis
pirmomis akimirkomis ir visados bei
ruoškimės tolesnei plėtrai.



Perskaitęs visų jūsų laiškus, kuriuose
sveikinate su gimtadieniu,
susidrovėjau ir apsidžiaugiau.

Dėkoju kiekvienam ir kiekvienai iš
jūsų. Kaip sakydavo mūsų Tėvas, jei
abejojate, paklauskite Jo.

Su meile jus laimina

jūsų tėvas

+Javier

Valensija, 2007 m. liepos 1 d.

(1) Malda šv. Chosemarijai.

(2) Šv. Chosemarija, „Pokalbiai“, nr.
24.

(3) Ten pat.

(4) Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2007/03/21. Citata iš šv.
Justino: „Apologija II“, XIII, 4.

(5) Plg. Mt 13, 33.



(6) Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2007/06/18.

(7) Jonas Paulius II, Homilija
pontifikato pradžioje, 1978/10/22.

(8) Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2007/03/21.

(9) Ten pat.

(10) Tertulianas, „Apie mergelių
apdarus“, I, 1.

(11) Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2007/03/21.

(12) Šv. Chosemarija, Laiškas
1945/05/06, nr. 35.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/prelato-laiskas-2007-m-liepa/

(2025-12-12)

https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2007-m-liepa/
https://opusdei.org/lt-lt/article/prelato-laiskas-2007-m-liepa/

	Prelato laiškas (2007 m. liepa)

