
opusdei.org

Pagrįskime mumyse
gyvenančią viltį

Išskirtinis mūsų gyvenamųjų
laikų iššūkis – vienas iš
svarbiausių – skleisti Kristaus
naujieną tiems, kurie mano,
kad Jo asmenybė yra neaktuali.

2010-12-06

Per visą savo išskirtinio
popiežiavimo laikotarpį Jonas
Paulius II visus krikščionis ragino
skelbti krikščionybę tose šalyse ir
toje aplinkoje, kurios po ilgo
sekuliarizacijos proceso jau
nebepažįsta Kristaus. Daugelis



vargiai yra girdėję apie Jėzų, tačiau
drauge ir jaučiasi nepatenkinti
visuomenėje labiausiai paplitusia
žemiška pasiūla; kiti yra ką nors
girdėję ar skaitę apie Jo Asmenį,
tačiau iš tiesų Jį pažįsta
paviršutiniškai ar susidarę iškreiptą
Jo paveikslą. Išskirtinis mūsų
gyvenamųjų laikų iššūkis – vienas iš
svarbiausių – skleisti Kristaus
naujieną tiems, kurie mano, kad Jo
asmenybė yra neaktuali.

Šią misiją visa širdimi prisiėmė
Benediktas XVI: savo homilijose,
kalbose, raštuose jis pasakoja, kaip
ieško būdų mus supažindinti su
tikruoju Kristumi, kad užmegztume
su Juo draugystę. Į šį raginimą
atsiliepia daugelis, tiek tikintieji, tiek
netikintieji: vis įdėmiau klausomasi
Popiežiaus žodžių ir vis daugiau
žmonių jo klausytis plūsta į Šv. Petro
aikštę. Nuolatinės eilės melstis prie
Jono Pauliaus II kapo taip pat byloja,
kad žmonės palankiai priima



naujosios evangelizacijos šaukimą ir
kad žmogaus širdžiai reikia Dievo.

Palengvinti susitikimą su Jėzumi
Kristumi

Per Sekmines ant Marijos ir apaštalų
ugnies liežuvių pavidalu nusileido
Tiesos Dvasia. Apaštalai prabilo
žodžiais, kuriuos tūkstančiai
Jeruzalėje susirinkusių piligrimų
išgirdo savo krašto kalba. Šiandien,
kaip ir tuomet, Guodėjas mus įkvepia
kiekvienoje aplinkoje ir kiekvienam
žmogui parinkti vis kitokius
argumentus ir kalbą. Kultūrinė,
politinė ir žiniasklaidos priemonių
padėtis reikalauja ieškoti įtikinamų
priežasčių skirtingomis
visuomeninėmis sąlygomis, kurti
patrauklias idėjas ir siūlyti išeitis iš
sunkumų. Reikia rimtai, pagarbiai ir
maloniai pateikti svarius ir
suprantamus paaiškinimus, kaip
patariama Pirmajame Šv. Petro
laiške: „Verčiau šventai sergėkite



savo širdyse Viešpatį Kristų,
visuomet pasiruošę įtikinamai
atsakyti kiekvienam klausiančiajam
apie jumyse gyvenančią viltį. Bet tai
darykite švelniai ir atsargiai“ [1].

Šiais laikais, kaip ir Bažnyčiai
žengiant pirmuosius žingsnius, tik
geriau pažinę mielą Jėzaus Kristaus
veidą ir užmezgę su Juo artimesnę
draugystę mes pajėgsime nustebinti
savo amžininkus viltinga ir džiugia
žinia: kad Viešpats vienintelis gali su
kaupu pripildyti skausmingą minties
tuštumą, kuri taip dažnai kelia
sielvartą.

Benediktas XVI pabrėžia, kaip svarbu
lavinti protą ir koks svarbus buvo
vos užsimezgusios krikščionybės
ryšys su filosofine helenizmo
tradicija. Pirmoji jo enciklika Deus
caritas est atspindi norą pačiame
krikščionybės branduolyje,
dieviškoje meilėje, sutaikyti protą ir
tikėjimą: „Tikėjimas savo prigimtimi



yra susitikimas su gyvuoju Dievu –
susitikimas, atveriantis mums už
proto srities naujus horizontus.
Tačiau kartu jis yra ir patį protą
apvalanti jėga. Laikydamasis Dievo
perspektyvos, jis išlaisvina protą iš
apakimo ir todėl padeda jam geriau
būti pačiu savimi. Tikėjimas leidžia
protui geriau atlikti savo užduotį ir
geriau įžiūrėti tai, kas jam pačiam
būdinga“ [2].

Tikėjimas iškyla kaip proto draugas,
kaip transcendentalus apšvietimas,
kaip ryškesnė šviesa, įsiskverbianti į
mūsų žmogiškąjį protą; tačiau
Benediktas XVI sykiu pabrėžia ir
proto vaidmenį kaip pamatinę pačios
religijos instanciją. Protas, atviras
transcendencijai, tiesos ieškojimui,
krikščioniškuoju požiūriu yra dialogo
su kitokiais įsitikinimais pamatas;
maža to, jis yra garantas,
neleidžiantis religijai išsigimti į
prietaringumą. Tad galima sakyti,
kad protas toks svarbus teologo



užduoties branduoliui ir
krikščioniškai teologinei
egzistencijai, kad, Popiežiaus
žodžiais, „neklausyti proto tolygu
priešintis Dievo prigimčiai“ [3].

Krikščioniškoji pranašystė,
skelbianti, kad pradžioje buvo Logos
[4], išplečia proto ribas: jis
neapsiriboja faktais, o ieškodamas
tiesos prisiliečia prie žmogaus
egzistencijos pamatų ir gali apvalyti
tikėjimo išpažinimą [5]. „Tikėjimas ir
protas – tai lyg du sparnai, kuriais
žmogaus dvasia pakyla į tiesos
kontempliavimą“ [6].

Praplėsti proto horizontą –
universitetinė užduotis

Nagrinėdamas proto ir tikėjimo
santykį, krikščionis turi atsižvelgti į
mokslo šakų įvairovę. Šiuo metu
mokslo šakų sistema labai
specializuota; be to, pastarajame
šimtmetyje ji tapo žymiu mokslo
tobulėjimo postūmiu. Tačiau gali



būti, kad ne vienu atveju
mokslininkui, paskatintam savo
darbo, kyla klausimų, į kuriuos jis
niekaip negalės atsakyti remdamasis
vien tik savo pažinimu. Šis trūkumas
rodo, koks reikalingas skirtingų
mokslo šakų specialistų
bendradarbiavimas, kad suvieniję
savo požiūrius sukurtų naują sintezę.

Naujos proto ir tikėjimo darnos
ieškojimas – ypač tinkama užduotis
universitetui. Pastarasis turėtų virsti
„didžiąja laboratorija, kurioje
skirtingose mokslo šakose susitikę
tikėjimas ir protas žadina vis naujus
tyrimų būdus (...). Argi ne džiugus
įvykis? Taip, džiugus, nes šiame
proto horizonte atsiskleidžia vidinė
vienybė, jungianti skirtingas
žinojimo sritis: teologiją, filosofiją,
mediciną, ekonomiką, kiekvieną
mokslo šaką, įskaitant ir siauriausiai
specializuotas technologijas, nes
viskas yra susiję“ [7]. Universitete
susikaupia visas žmogiškojo



pažinimo universalumas ir
atsiskleidžia žmogaus raida, kurią
numato dieviškasis Kūrėjo planas:
moksliniai tyrimai – kaip ir visi kiti
dori darbai – praturtina mūsų
gyvenimą šiame pasaulyje ir
kiekvienai kartai pasiūlo būti
atsakingai už ateitį.

Šiai kultūrinei sintezei įgyvendinti
Benediktas XVI siūlo išeitį:
„Šiuolaikinis mokslinis protas turi
paprasčiausiai pripažinti racionalią
materijos prigimtį ir santykį tarp
mūsų dvasios ir protinių struktūrų,
gamtos faktų, kuriais grindžiami
metodai. Tačiau klausimą, kodėl
egzistuoja šie faktai, gamtos mokslai
turi kelti platesnėms ir aukštesnėms
mąstymo sritims, kaip filosofija ir
teologija“ [8]. Tad tie, kurie plėtoja
tiksliuosius mokslus, turi atsiverti
aukštesnei sričiai, sugebančiai
nušviesti daugybę rezultatų ir
padedančiai šias žinias aprėpti bei
suvokti: pasaulis įgauna prasmę



proto vienybės dėka, tačiau protas
turi pakilti iki transcendentalios
anapusybės, savo galutinę prasmę
paliekančios egzistencijai.

Kita vertus, visapusiškas proto
atsivėrimas veikia ir teologus bei
filosofus, kurie negali išsiversti be
kitų mokslo šakų ir nuo jų atsiriboti.
Filosofija – o ypač metafizika –
remiasi visų kitų disciplinų žiniomis
ir tiria jų prielaidas, bandydama jas
patikrinti ir pagrįsti. Šis žinojimas
gvildena pamatinius klausimus,
tačiau jokiu būdu nepaverčia visų
kitų mokslo šakų paviršutiniškomis 
[9]. Be to, proto atsivėrimas
reikalauja, kad filosofija ir teologija
apmąstytų kitus žmogiškosios
egzistencijos lygmenis, kaip kad
didžioji religinė patirtis. „Kultūrų
dialoge kviečiame savo pašnekovus
atsiverti šiam logos, šioms proto
erdvėms. Patiems savarankiškai ir
nuolat jas atrasti yra didi
universiteto užduotis“ [10].



Asmeninė sintezė – gyvenimo
vienovės vaisius

Tikėjimo ir proto ryšiai išryškėja ne
tik universiteto aplinkoje: Jono
Pauliaus II ir Benedikto XVI
mokymus galime laikyti Apvaizdos
siųstu raginimu geriau išreikšti
tikėjimo ir proto harmoniją. Šis
raginimas mus įpareigoja neapleisti
savo lavinimosi ir nepamiršti, kaip
tikėjimas apšviečia kasdieninį mūsų
mąstymą; įpareigoja imtis
priemonių, kad mūsų protas būtų 
katalikiškas.

Šv. Josemaríos žodžiais, tikrai
krikščioniškas protas turi būti
„plačių horizontų ir uoliai gilintis į
visa, kas nuo seno gyva katalikiškoje
tradicijoje; - nuoširdus ir sveikas –
bet ne paviršutiniškas – uolumas
atnaujinti įprastines tradicinio
mąstymo doktrinas filosofijos ir
istorijos interpretavimo srityse; -
rūpestingas dėmesys šiuolaikinėms



mokslo ir mąstymo kryptims; - ir
teigiamas bei imlus požiūris į
dabartinę visuomenės struktūros ir
gyvenimo būdo kaitą“ [11].

Kadangi ne visi turime vienodas
galimybes, sugebėjimus ar norą
gilinti kultūrinį išsilavinimą, šie
žodžiai kiekvienu atveju bus taikomi
skirtingai; tačiau kiekvieną jie turi
paskatinti geriau apmąstyti šių laikų
problemas ir ryžtingai siūlyti jas
spręsti. Racionaliosios tikėjimo pusės
pažinimas yra kiekvieno krikščionio
teologinio ugdymo pamatas ir, be
abejo, svarbus kalbų dovanos, kurios
Šv. Josemaría prašė šiuolaikiniam
apaštalui, veiksnys [12].

Geri skaitiniai padeda daugeliu
atžvilgių: lavina mąstymą, suteikia
žinių, moko rinkti žodžius, ugdyti
jausmus ir pomėgius... Skaitymas yra
labai tinkamas būdas savo
išsilavinimo horizontams plėsti. Be
abejonės, ramus skaitymas skatina



kurti naujus sumanymus ir padeda
geriau suvokti žinias – kartais tik jų
nuotrupas – atėjusias iš
žiniasklaidos; deja, gana dažnai tam
tikras gyvenimo būdas apsunkina
skaitytojo priėjimą prie dvasią
turtinančių literatūros darbų ar
minčių: nuolatinis darbas daugumą
žmonių skatina ieškotis pasyvus
poilsio – televizijos ar grynai
pramoginių romanų. Turint omeny
naująsias kartas, pravartu prisiminti,
kad asmeninė ir kolektyvinė kultūra
labai priklauso nuo to, kokioje
aplinkoje užaugai. Todėl atgaivinti
protą ir suvienyti jį su tikėjimu
būtina, kad auklėjimas šeimoje ar
mokykloje jau nuo vaikystės padėtų
branginti gėrio, gerų poelgių ir
tobulų darbų grožį. Tėvai, dėstytojai,
mokytojai ir draugai turi pratinti
jaunimą skaityti ir kaskart vis uoliau
dalyvauti dieviškajame Logos –
prote.



Kita visuotinio proto sudėtinė dalis
yra teigiamas ir atviras požiūris į
minčių kryptis. Kad galėtume
žmonėms atskleisti, jog Kristus yra
atsakas į jų nerimą, turime parodyti,
kad mums rūpi problemos ir išeitys,
kurias mums pateikia pašnekovas,
kad ir kokios jos mums atrodytų
klaidingos. Tikras katalikiškas ir
universalus protas sugeba apmąstyti
ir apsvarstyti kito nuomonę, net ir
tada, kai pats su ja nesutinka,
pagarbiai, neišjuokdamas, rimtai ir
kiek galima patraukliau. Ramus
priešingos nuomonės argumentų
apsvarstymas leidžia kelti klausimus,
skatina brandinti savas mintis,
rimtai mąstyti: šį mąstymo būdą
dažnai pasitelkia Popiežius
Benediktas XVI. Be šio pirmojo
žingsnio klausytojai gali pritarti
minčiai į ją neįsigilinę ar manyti – gal
ir ne veltui – kad atsakymas nėra
išeitis iš iškeltos problemos:
autoriteto argumentas yra riboto
svarumo ir iš tiesų gvildenant



daugumą temų, jo nepakanka.
Atvirkščiai: skverbtis į kito mintis
reikiamą akimirką, remiantis
pagrįstais prieštaravimais, padeda
apibrėžti šių minčių ribas, kad ir
kokios abstrakčios jos būtų. Be 
nesavanaudiško – tai yra iš meilės – 
susidomėjimo kitu niekaip iki galo
nesuvoksime, koks jis yra: tik meilė
supranta kiekvieną.

Proto ir tikėjimo darna viešajame
gyvenime

Argumentacinis ir retorinis
mąstymas padeda nugalėti baimę
kalbėti apie Dievą darbo aplinkoje ir
viešumoje, neapriboti apaštališkojo
darbo vien asmenine aplinka, šeimos
ir draugų ratu. Šiuolaikinės kultūros
sąlygomis krikščionys turi dalyvauti
viešosiose bendrojo pobūdžio
diskusijose ir dalyvaudami turi
rodyti savo gyvenimo vienybę. Šitaip
diskusijos bus išties ramios ir



pagrįstos, apgalvotos ir prisidės prie
taikaus sambūvio.

Šiandien kai kur stengiamasi politinį
dialogą grįsti reliatyvumu,
aplenkiančiu transcendentinį
žmogaus suvokimą. Dažnai jis
siejamas su tolerancija, tarsi norint
pabrėžti, kad tikėjimas Dievą
neleidžia suprasti netikinčiųjų
problemų ir poreikių; ar netgi kad
tikintysis diskutuodamas, pats to
nesuvokdamas, primeta grynai
subjektyvius savo įsitikinimus.

Tačiau reliatyvizmas neskatina
pažangos, nėra ir didžio laisvės
gerbimo rezultatas; užtenka
peržvelgti istoriją, kad pamatytume
neginčijamą krikščionybės indėlį į
žmogiškojo orumo išaukštinimą, į
pasitikėjimą protu ir laisvo sambūvio
vertybėmis. Tikėjimas neprarado nė
vienos savo pusės: todėl susidūręs su
problemomis aplinkoje, kur
manoma, kad tikėjimas yra



asmeninis dalykas, krikščionis negali
nuleisti rankų ar pasiduoti pagundai
slėpti savus įsitikinimus. Taip jis
pasirodytų abejingas, prisitaikėlis ir,
žinoma, atskleistų, kad nesuvokė
gilios proto ir tikėjimo sąsajos.

Politiniam dialogui būtina suvienyti
jėgas, kad būtų sukurtas visuotinis
gėris; kiekvienas žmogus turi rodyti
iniciatyvą, pats siūlyti išeitį ir
socialinių negerovių šalinimo būdus.
Šiuo atveju Bažnyčios socialinės
doktrinos kompendiumas kalba apie
„humanizmą tokiu lygiu, kuris
atitinka Dievo planą žmonijos
istorijoje; visapusiškas ir vientisas
humanizmas, kuris gali įkvėpti naują
visuomeninę santvarką, paremtą
žmogaus orumu ir laisve“ [13]. Tas,
kuris jo neskelbia kaip priešpriešos
vyraujančiam reliatyvizmui, ne tik
išsižadėtų šios žmogiškosios
krikščionybės sampratos, bet ir
atsižadėtų savo paties savasties, taip



užkirsdamas kelią kitiems prisidėti
prie visuotinio gėrio.

Žinoma, Bažnyčia nesistengia
primesti tikėjimo netikintiesiems;
tačiau netikintieji gali bent iš dalies
pripažinti jos žmogaus sampratą.
Visuotiniame ir politiniame
gyvenime Ji dalyvauja siūlydama
racionalius argumentus: „Nereikia
pamiršti, kad Bažnyčioms ir
ekleziastinėms bendruomenėms
įsitraukiant į viešąją diskusiją,
išreiškiant abejones ar primenant
tam tikras nuostatas, tai nėra
netolerantiškumas ar kišimasis,
kadangi šiuo kišimusi siekiama tik
apšviesti sąžinę, paliekant joms teisę
laisvai ir atsakingai veikti išvien su
tikraisiais teisingumo reikalavimais“ 
[14].

Daugeliu atvejų viešosiose
diskusijose dalyvaus ne oficialiosios
Bažnyčios institucijos: patys tikintieji
pasauliečiai turės „priimti praktinius



ar teorinius sprendimus –
pavyzdžiui, dėl skirtingų filosofinių,
ekonominių mokslų ar politinių
nuomonių, dėl meno ir kultūros
srovių, dėl savo darbo ar
visuomeninio gyvenimo problemų ir
t. t. – kurie kiekvienam pagal sąžinę
atrodytų tinkamiausi ir labiausiai
atitiktų jo asmeninius įsitikinimus ir
žmogiškas nuostatas“ [15].
Kiekvienas turi atsakingai Dievo
akivaizdoje apmąstyti, kaip gali
padėti kurti teisingesnę visuomenės
tvarką, kurioje būtų daugiau vietos
žmogiškajam orumui.

Nors kurti visuotinį gėrį tiesiogiai
įsipareigoję politikai, ši užduotis nėra
vien tik jų. Prisidėti prie visuomenės
raidos yra šaukiami ir visi
krikščionys, kiekvienas pagal savo
aplinkybes: rodydami teisingumo
pavyzdį tarp bendradarbių,
dalyvaudami kultūros ar vienybės
iniciatyvose arba žiniasklaidoje;
galbūt gali imtis iniciatyvos darbo



susivienijimuose ar dalyvauti
konferencijoje... Galimybių yra
daugybė ir kiekvienas turi jas
pastebėti. Tačiau, trumpai tariant, ir
nuomonių srityje, nors joje ir nėra
visuotinių taisyklių, daugeliu atvejų
bus pravartu parodyti – atsižvelgiant
į klausytojus, į kuriuos kreipsimės –
kad be Jėzaus Kristaus neįmanoma
įvertinti tikrosios prasmės; kad į
visus klausimus galima atsakyti
vadovaujantis krikščionišku
požiūriu, nors kartais ir nelengva jį
išreikšti.

Šioje naujojoje evangelizacijoje
krikščionis naudojasi dovana, kurią
Dievas jam suteikė per Krikštą. Jis
žino, kad vykdo tikrą, pranašišką ir
apaštališką Kristaus misiją, ir tiki,
kad Jis įkvepia dirbti. Tikintysis,
pasiųstas į vynuogyną To, kuris
geriausiai jį pažįsta, su nauju
pasiryžimu išgirsta Jono Pauliaus II
žodžius: „Nebijokite! Atverkite, plačiai
atverkite duris Kristui! Atverkite jo



išganingai galiai valstybių,
ekonominių, politinių sistemų sienas,
plačias kultūros, civilizacijos,
pažangos erdves! Nebijokite! Kristus
žino, „kas yra žmoguje. Jis vienas!“ 
[16].

Lluis Clavell

[1] 1Pt 3, 15-16.

[2] Benediktas XVI, Enciklika „Deus
caritas est“, nr. 28.

[3] Plg. Benediktas XVI, Kalba
Ratisbonos universitete, 2006/09/12.

[4] Plg. Jn 1,1.

[5] Plg. Benediktas XVI, Kalba
Ratisbonos universitete, 2006/09/12.

[6] Jonas Paulius II, Enciklika „Fides
et ratio“, įvadas.



[7] Benediktas XVI, Kalba Sacro
Cuore universitete Romoje,
2005/11/25.

[8] Benediktas XVI, Kalba Ratisbonos
universitete, 2006/09/12.

[9] Plg. Šv. Tomas Akvinietis, Super
Boetium De Trinitate, III, q.5, a. 1 ad
6.

[10] Benediktas XVI, Kalba
Ratisbonos universitete, 2006/09/12.

[11] Šv. Chosemarija, Vaga, nr. 428.

[12] Plg. Ten pat, nr. 430, 899.

[13] Bažnyčios socialinės doktrinos
kompendiumas, nr. 19.

[14] Benediktas XVI, Kreipimasis į
tikinčiuosius, 2006/03/30.

[15] Šv. Josemaría, Conversaciones,
nr. 12.



[16] Jonas Paulius II, Homilija
Vyriausiojo Bažnyčios ganytojo
tarnystės pradžioje, 1978/10/22.
Cituojama „Posinodiniame
apaštališkajame paraginime 
Christifideles laici“, nr. 34.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/pagriskime-mumyse-
gyvenancia-vilti/ (2026-02-01)

https://opusdei.org/lt-lt/article/pagriskime-mumyse-gyvenancia-vilti/
https://opusdei.org/lt-lt/article/pagriskime-mumyse-gyvenancia-vilti/
https://opusdei.org/lt-lt/article/pagriskime-mumyse-gyvenancia-vilti/

	Pagrįskime mumyse gyvenančią viltį

