
opusdei.org

Nuolankumas –
džiaugsmo šaltinis

Nuolankumas – išskirtinė
savybė, vienas kertinių tikrojo
krikščioniško gyvenimo
akmenų, nes jis yra dosnumo
buveinė.

2010-12-06

Šventajame Rašte sakoma, kad
„Dievo niekas niekuomet nėra
matęs“ [1]. Kol gyvename šioje
žemėje, tol ši dieviška esybė mums
lieka nepažįstama. Dievą nuo
žmogaus skiria beribis atstumas ir
tik tapęs žmogumi bei apsireiškęs



mums, Jis šią prarają panaikino.
Dievas žmonėms apsireiškė per
Izraelio istoriją, per savo išmintį,
kurią mums siuntė pranašų lūpomis,
ir galiausiai – per savo Sūnų, kuris
yra paskutinis, išbaigtas ir galutinis,
tikrasis Dievo apsireiškimas: „Kas
yra matęs mane, yra matęs Tėvą!“ 
[2].

Dievas, kuris tapo žmogumi! Tikras
stebuklas. Dievas, kuris per Kristų
mato ir leidžiasi matomas, girdi ir
leidžiasi girdimas, liečia ir leidžiasi
liečiamas; Dievas, kuris nusileidžia
iki žmogaus lygio ir prisiima
žmogiškus pojūčius, kad mes
suvoktume pašaukimą Jo meilei,
pašaukimą šventumui. Nuostaba,
kad Žodis tapo Kūnu, verčia su didžia
pagarba apmąstyti Jėzaus darbus ir
žodžius. Apmąsčius paaiškėja, kad
visas Kristaus gyvenimas nuo
gimimo iki mirties ant Kryžiaus yra
kupinas nuolankumo: „Jis,
turėdamas Dievo prigimtį, godžiai



nesilaikė savo lygybės su Dievu, bet
apiplėšė pats save, priimdamas tarno
išvaizdą ir tapdamas panašus į
žmones. Jis ir išore tapo kaip visi
žmonės; Jis nusižemino, tapdamas
klusnus iki mirties, iki kryžiaus
mirties“ [3].

Nuolankumas – dosnumo buveinė

Savo meilės žinią Dievas mums
perdavė pasiųsdamas į žemę savąjį
Sūnų. Nuolankumas – išskirtinė
savybė, vienas kertinių tikrojo
krikščioniško gyvenimo akmenų, nes
jis yra dosnumo buveinė. Šv.
Augustinas sakė: „Jei manęs
paklausite, kas yra svarbiausia
tikėjime ir Jėzaus Kristaus mokyme,
aš jums atsakysiu: pirmiausia –
nuolankumas, antra – nuolankumas
ir trečia – nuolankumas“ [4]. Kūnu
tapusio Žodžio nuolankumas ne tik
atskleidė, kaip giliai mus myli Dievas,
bet ir nurodė tikrąjį kelią, vedantį į
šios meilės pilnatvę.



„Krikščioniškas gyvenimas – tai
susitapatinimas su Kristumi: tik
susivieniję su Juo pateksime į
tikinčiųjų bendriją, pas gyvąjį Dievą,
begalinio dosnumo šaltinį, ir
išmoksime mylėti kitus taip, kaip
myli Jis“ [5]. Būti nuolankiam, koks
buvo Kristus, reiškia visiems
tarnauti, atsisakant savo praeities ir
visų polinkių, kuriuos mūsų
prigimtyje paliko gimtoji nuodėmė.
Todėl krikščionis supranta, kad
„nusižeminimas, atliktas su meile,
yra malonus ir saldus, kad jis yra
Dievo palaima“ [6]. Tas, kuris šitaip
supranta nusižeminimą, patiria visą
antgamtinio gyvenimo lobyną ir gali
su šv. Pauliumi sušukti: „Dėl jo aš
ryžausi visko netekti ir viską laikau
sąšlavomis, kad tik laimėčiau Kristų
ir būčiau Jame“ [7].

Nerimo priežastys

Priešingai nei stiprus vidinis
džiaugsmas, kylantis iš nuolankumo,



puikybė gimdo tik nerimą ir
nepasitenkinimą. Puikybė žadina
savimeilę ir savanaudiškumą, norą
viską vertinti subjektyviai: ar man
patinka, ar ne, ar turėsiu naudos, ar
reikės pasistengti, bet nepaiso, ar tie
dalykai yra savaime geri, ar neša
gera kitiems. Toks egocentrizmas
skatina vertinti kitų darbus pagal
savus kriterijus ir savo elgesiu atvirai
rodyti, kad kiti turėtų gyventi taip,
kaip patinka jam. Todėl puikybės
pilnas žmogus dažnai tampa pykčio
auka, nes mano, kad jam per mažai
skiriama dėmesio, arba nuliūsta
pamatęs savo paties klaidas ar kitų
dorybes.

Puikybės apimtą žmogų, kad ir
ieškantį vien pasitenkinimo, aplanko
ir nerimas. Ko jam trūksta iki laimės?
Nieko, nes turi viską ir visko, nes iš
akių pametė svarbiausia: galimybę
padėti kitam. Taip gyvenančiajam
jau sunku siekti tikrosios laimės. Mus
perspėjo ir Opus Dei įkūrėjas: „Jei



kada jums bus negera ir jausit, kad
sielą apima nerimas, žinokite, kad
galvojate patys apie save (...). Jei tu,
mano sūnau, galvoji apie save, ne tik
eini blogu keliu, bet ir prarandi
tikrąją krikščionišką šio gyvenimo
laimę“ [8].

Puikybė visuomet yra atgarsis to
pirmojo maišto, kai žmogus,
nusprendęs susilyginti su Dievu,
prarado draugystę su Kūrėju ir pats
neteko ramybės. Pasipūtėlis taip
pasitiki savo galimybėmis, kad
pamiršta savąją prigimtį, kuriai
reikia atpirkimo. Todėl tiek fizinė
liga, tiek ir savo ribų, trūkumų bei
sunkumų suvokimas jį trikdo ar net
varo į neviltį. Gyvenime jis toks
priklausomas nuo savo norų ir
nuomonės, kad nesugeba pripažinti
kitokio požiūrio ir juo pasidžiaugti.
Todėl jis nesugeba išspręsti vidinių
konfliktų ir išvengti nuolatinės
prieštaros su aplinkiniais.
Nesugebėdamas nusilenkti kitų



norams, jis nepriima ir Dievo meilės:
tiesiog yra įtikėjęs, kad negali būti,
jog Dievas jo prašo to, ko jis nenori.
Gali atsitikti ir taip, kad vien
suvokimas, jog jis yra nuo Dievo
priklausanti būtybė, sukels jo
pasipiktinimą.

Nuolankumo traukos jėga

O nuolankiam žmogui susidūrimas
su Dievo didybe yra džiaugsmas,
vienintelis tikrojo džiaugsmo šaltinis.
Taip atsidūręs Dievo akivaizdoje jis
pamato, koks yra ribotas ir menkas,
tačiau būdamas Jo kūrinys, jis tuo be
galo džiaugiasi, tad liūdesiui ir
nevilčiai nelieka vietos.
Nuolankumas – tai šviesa, kurios
dėka žmogus atranda savo paties
didybę, nes gali pats kalbėtis su
Kūrėju ir niekieno neverčiamas
pripažinti, kad yra nuo Jo
priklausomas.

Nuolankaus žmogaus siela didžiausią
pilnatvę patiria tuomet, kai



pripažįsta, kad absoliuti Būtybė yra
visur esantis Dievas, kuris mus
sukūrė, kuris palaiko mūsų gyvybę ir
mums apsireiškė per Jėzų Kristų,
tapusį žmogumi. Pažinęs dieviškąjį
dosnumą ir gailestingumą savo
kūrinijai, nuolankus žmogus su
malonumu gėrisi Jo kūriniais ir juose
atranda Dievo meilės atspindį. Šia
neblėstančia nuostaba jis trokšta
pasidalinti ir su kitais.

Pasipūtėlis ir nuolankusis skirtingai
priima ir Dieviškąjį pašaukimą.
Pasipūtėlis dangstosi apsimestiniu
kuklumu, teigdamas, kad yra
nevertas, nes visai netrokšta
atsisakyti savo susikurto pasaulio. O
nuolankus žmogus nesileidžia į
abejones, ar siekti šventumo jis yra
pernelyg menkas. Jam užtenka
suvokti kvietimą susivienyti su Dievu
ir šį kvietimą, kad ir kaip būtų
sutrikęs, jis priima su džiaugsmu.



Tie, kurie kaip ir šventieji siekia tapti
nuoširdžiai nuolankūs, tampa
asmenybėmis, traukiančiomis
aplinkinius. Savo elgesiu jie aplink
save sukuria ramų ir džiugų užutėkį,
nes pripažįsta ir kitų žmonių vertę.
Jie nuoširdžiai jais džiaugiasi, todėl
kalbėdamiesi su šeimos nariais,
bendradarbiais ir draugais, moka
suprasti ir atleisti. Šie žmonės trokšta
visiems padėti ir su visais taikiai
sugyventi: neapsimesdami ir
nereikalaudami suvokia, ką turi
suteikti aplinkiniams. Šalia tokių
žmonių, be jokios abejonės, jaučiama
Dievo meilė, įkvepianti ir kitus:
aplinkiniai tavim pasitiki, jaučiasi ne
teisiami, o mylimi.

Iš naujo mokytis nuolankumo

Labai dažnai mus apėmęs nerimas
kyla ne todėl, kad esame menki ar
kad turime atlikti kokią nors užduotį,
o todėl, kad viską vertiname,
pernelyg gilindamiesi į save pačius.



„Kodėl mes, žmonės, liūdime? –
klausdavo šv. Chosemarija. Ir
atsakydavo: – Nes gyvenimas žemėje
nėra toks, kokio kiekvienas
tikėjomės, nes atsiranda kliūčių,
kurios mums neleidžia ar trukdo
siekti savo pasitenkinimo“ [9].

Kartais nusimename susidūrę su
savais ar kitų sunkumais, su ydomis,
kurios pasirodo sunkiau įveikiamos
nei anksčiau ar kurios, jau atrodė,
buvo įveiktos; arba suvokę, kad
niekaip negalim pasiekti užsibrėžtų
darbo ar apaštališkos veiklos tikslų,
nors tiek laiko stengėmės ir
puoselėjom viltį. Taip pat kartais
pajuntame poreikį maištauti,
nenorėdami susitaikyti su vienais ar
kitais įvykiais arba aplinkybėmis,
kurios slegia ar yra skaudžios. Kaip
viename savo laiške patarė tėvas
Alvaro, visada, o ypač tokiomis
akimirkomis, turime iš naujo
pasiryžti tapti nuolankūs [10]: prašyti
Viešpaties nuolankumo, Jo



nuolankumo, o Mergelės Marijos –
pamokyti ir suteiktų jėgų. Štai kokia
prasmė slypi šiuose Viešpaties
žodžiuose: „Ateikite pas mane visi,
kurie vargstate ir esate prislėgti: aš
jus atgaivinsiu! Imkite ant savo pečių
mano jungą ir mokykitės iš manęs,
nes aš romus ir nuolankios širdies, ir
jūs rasite savo sieloms atgaivą. Mano
jungas švelnus, mano našta lengva“ 
[11]. Todėl mylinti širdis kiekvieną
dieną melsdamasi tampa nuolanki:
„Malda – tai nuolankumas žmogaus,
pripažįstančio savo begalinę
menkystę ir Dievo didybę; į Jį jis
kreipiasi ir Jį garbina, iš Jo tikisi
visko, o iš savęs nieko“ [12]. Ramybę
atgausime tik tuomet, kai užuot
mąstę ir ieškoję priežasčių savyje,
šiuos svarstymus atidėsime į šalį ir
grįšime prie Kristaus.

„Siela, ramybė“ [13]. Šiuose
žodžiuose, taip patikusiuose Įkūrėjui,
telpa visas gyvenimo kelias, kuriame
siela, vedama dieviškosios malonės,



protingai ir apdairiai įveikia visas
kliūtis. Šitaip mąstydami gyvensime
pagal šv. Chosemarijos mokymą:
„Nepaisydami visų tų prieštarų,
kurios mums sukėlė tiek kančių, nė
kartelio nepraradome džiaugsmo ir
ramybės, nes pamatėme, kaip
Viešpats „mus vaišina uolų medumi: 
de petra, melle saturavit eos“ (Ps
81,17) [14]. Mūsų Motina Šventoji
Marija mums primena būtinybę būti
nuolankiems, gyventi šalia Dievo. Ji
yra džiaugsmo pavyzdys būtent
todėl, kad džiaugiasi iš nuolankumo:
„Mano siela šlovina Viešpatį, mano
dvasia džiaugiasi Dievu, savo
Gelbėtoju, nes jis pažvelgė į
nuolankią savo tarnaitę“ [15].

[1] 1 Jn 4,12.

[2] Jn 14,9.

[3] Fil 2,6-8.



[4] Šv. Augustinas, Laiškai, 118,22.

[5] Plg. Rom 5,5.

[6] Šv. Josemaría,Meditacijos užrašai,
1973/12/25.

[7] Fil 3,8-9.

[8] Šv. Josemaría, Meditacijos užrašai,
1972/12/25.

[9] Šv. Josemaría, Dievo bičiuliai, nr.
108.

[10] Mons. Alvaro del Portillo, 
Laiškas, 1990/05/01.

[11] Mt 11,28-30.

[12] Šv. Josemaría, Vaga, nr. 259.

[13] Šv. Josemaría, Pokalbio užrašai,
1972/11/09.

[14] Šv. Josemaría, Laiškas,
1957/11/29.

[15] Lk 1,46-48.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/nuolankumas-dziaugsmo-

saltinis/ (2026-02-16)

https://opusdei.org/lt-lt/article/nuolankumas-dziaugsmo-saltinis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/nuolankumas-dziaugsmo-saltinis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/nuolankumas-dziaugsmo-saltinis/

	Nuolankumas – džiaugsmo šaltinis

