
opusdei.org

Naujieji atradimai
(V) „Pas Jėzų per
Mariją“

Šv. Chosemarija melsdavosi
Mergelei Marijai nuo mažens.
Sakydavo: „Jėzau, padaryk man
vietos! Pažiūrėkime, ar abu
tilpsime ant Tavo Motinos
rankų“.

2021-05-01

Prie Kryžiaus su Viešpačiu stovėjo Jo
Motina, šventoji Marija, kai kurios
kitos moterys ir Jonas – jauniausiasis
mokinys. Tik šie keli žmonės buvo



šalia Jo tomis dramatiškomis
valandomis. Šie žmonės... ir minia
smalsuolių bei prisitaikėlių, saujelė
kareivių, kurie nuvedė į Kalvariją,
kaltintojai, kurie ir toliau iš Jo šaipėsi
greičiausiai mėgaudamiesi savo
„pergale“. O kiti mokiniai? Jie
pabėgo.

Tas pats Jonas mums pasakoja, kad
„pamatęs stovinčius motiną ir
mylimąjį mokinį, Jėzus tarė motinai:
„Moterie, štai tavo sūnus!“Paskui
tarė mokiniui: „Štai tavo motina!“ (Jn
19,25) Ir evangelistas pabaigia: „nuo
tos valandos mokinys pasiėmė ją pas
save.“ (Jn 19,27)

Per jaunąjį apaštalą Kristaus Motina
„atiduodama žmonėms – visiems ir
kiekvienam – kaip motina“ [1]. Nuo
to momento Marija tapo krikščionių
Motina. Pirmieji mokiniai tai suprato
iš karto. Aplink Ją apaštalai susibūrė
po Jėzaus Dangun Žengimo patyrę
Viešpaties nebuvimą: „Jie visi



ištvermingai ir vieningai atsidėjo
maldai kartu su moterimis ir Jėzaus
motina Marija bei jo broliais.“ (Apd
1,14)

Mes taip pat esame pašaukti
asmeniškai patirti Marijos motinystę
ir atsakyti kaip Jonas, kuris „pasiima
pas save Kristaus Motiną ir įsileidžia
ją į visą savo vidinį gyvenimą, t. y.,
savo žmogiškąjį ir krikščioniškąjį
„aš““ [2]. Tai asmeninis kelias, kurį
kiekvienas nueina savaip... ir savo
laiku.

„Taip pat esu savo Motinos Marijos
vaikas“

Šv. Josemaría nuo mažens buvo
pamaldus Marijai. 1970 m. gegužę,
melsdamasis devyndienio maldą prie
Gvadalupės Mergelės paveikslo, jis
sakė: „Patariu visiems dabar
mintimis grįžti į vaikystę.
Prisiminkite ir pagalvokite (jei reikia
stengtis – pasistenkite) apie pirmąjį
kartą, kai melsdamiesi sąmoningai ir



valingai kreipėtės į Mariją“ [3].
Žinome, kad vaikystėje jo motina
paaukojo jį Toresiudad Mergelei
dėkodama už pagijimą nuo mirtinos
ligos. Iš savo tėvų šv. Josemaría
išmoko melstis šventajai Marijai.
Bėgant metams jis prisimindavo:
„Dar ir dabar kiekvieną rytą ir
vakarą kalbu pasiaukojimo maldą,
kurios mane išmokė tėvai: O Dievo
Motina, mano Motina, aš visiškai
pasiaukoju Tau. Ir kaip sūnaus meilės
įrodymą šiandien pašvenčiu Tau savo
akis, ausis, liežuvį, širdį...“ [4].

Gyvendamas Saragosoje, šv.
Josemaría kasdien lankydavo Pilar
Mergelę Mariją. Prie Jos eidavo
vedamas įtarimų, nuojautos, kad
Viešpats jam turi ypatingą pavedimą.
Vis dar yra išlikęs mažas, labai
prastas šios Marijos gipsinis
atvaizdas, ant kurio pagrindo vinimi
išraižyti žodžiai: Domina, ut sit! Ir
data – 1924-05-24. „Tas paveikslėlis,
— pasakojo jis po kiek metų, — buvo



mano daugybės metų maldos, to,
apie ką jums tiek kartų pasakojau,
išraiška“ [5].

Jau Madride jis turėjo Marijos
atvaizdą, kurį vadino „Bučinių
Mergele“, nes visada grįždamas ir
išeidamas iš namų jį sveikindavo
bučiniu. „Ne tik tas, bet ir visi
Marijos atvaizdai jam suvirpindavo
širdį. Ypač tie, kuriuos jis rasdavo
numestus gatvėse arba išpurvintus,
arba tie, kuriuos pastebėdavo
vaikščiodamas Madrido gatvėmis,
kaip, pavyzdžiui, ant keramikinių
plytelių nutapytas atvaizdas, kurį
matydavo kasdien, išeidamas iš
Santa Isabel“ [6].

Be to, kontempliuodamas Evangeliją,
jis išmoko bendrauti su Marija ir
kreiptis į Ją, kaip tai daydavo pirmieji
apaštalai. Savo knygoje Šventasis
Rožinis, kuri yra tos meilingos
Kristaus gyvenimo kontempliacijos
vaisius, komentuodamas antrąjį

https://opusdei.org/lt-lt/article/sventasis-rozinis-audio/
https://opusdei.org/lt-lt/article/sventasis-rozinis-audio/


garbės slėpinį jis rašo: „Petras ir kiti
grįžta į Jeruzalę— cum gaudio magno
— didelio džiaugsmo kupini (Lk
24,52). (…) Bet tu ir aš jaučiamės kaip
našlaičiai: mums liūdna, ir mes
einame pasiguosti Marijai“ [7].

Nepaisant visko, Marijos motinystė
turėjo būti dar vienas „atradimas“,
kurį jis padarė būdamas jaunas
kunigas. Tai aprašyta Asmeniniuose
užrašuose 1932 m. rugsėjį: „Vakar
atradau dar vieną Jūrą. Jei esu savo
Dievo Tėvo sūnus, tai taip pat esu ir
savo Motinos Marijos sūnus“. Tai
nebuvo kažkas naujo – tai buvo
pažįstama, apmąstyta, praktikuota
tiesa. Ir vis dėlto ji staiga įgijo naują
reikšmę. Dar kartą prisimindamas
savo dvasinį kelią jis prideda:
„Paaiškinsiu: per Mariją ėjau pas
Jėzų ir visada Ją laikiau savo Motina,
nors ir buvau blogas vaikas (nuo šiol
būsiu geras)“ [8]. Marija jį jau buvo
nuvedusi pas Jėzų: Ji buvo
pagrindinė užtarėja jam atkakliai



prašant pamatyti, ko iš jo nori
Viešpats. Taigi kuo tai buvo nauja?
Jis tai paaiškina tęsdamas: „Tačiau
vakar šį tapimą Motinos sūnumi
pamačiau ryškesnėje šviesoje,
pajaučiau kitokį skonį. Dėl to
šventosios Komunijos metu Mišiose
pasakiau savo Mergelei ir Motinai:
apvilk mane nauju rūbu. Mano
prašymas buvo teisingas, kadangi
švenčiau Jos šventę“ [9].

Mintis apie naują rūbą aiškiai
atkartoja Pauliaus žodžius: „privalu
atsižadėti ankstesnio senojo žmogaus
gyvenimo būdo, žlugdančio
apgaulingais geismais, atsinaujinti
savo proto dvasinėje gelmėje,
apsivilkti nauju žmogumi, sukurtu
pagal Dievą teisume ir tiesos
šventume.“ (Ef 4,22-24) Taigi šis
naujas Marijos motinystės atradimas
turi asmeninio atsivertimo skonį. Tai
yra kai kas, ką šv. Josemaría pamatė
aiškiau ir pajautė kitaip, kai kas, kas
sužydėjo paprastu, bet giliu



pasiryžimu: „Nuo dabar būsiu
geras.“

Tie, kas giliai išstudijavo šv.
Josemaríos tekstus, pabrėžia vieną
eilutę, kurioje aprašytas šis
atradimas. Praėjus aštuonioms
dienoms nuo įrašo apie naują jam
atsivėrusią Jūrą, jis pasižymi mintį,
kuri bus perkelta į knygą Kelias: „Pas
Jėzų visuomet einam ir visuomet pas
Jį grįžtam per Mariją“ [10]. Šitai jau
kurį laiką brendo jo sieloje, tačiau
staiga jis tai suprato kitame gylyje.
Tai sutvirtino Švenčiausiosios
Mergelės Marijos svarbą jo santykio
su Dievu gyvenime. Praėjus
keturioms dienoms nuo to įrašo jis
pasižymėjo: „Daugybei jaunuolių
sušukčiau į ausį: Būki Marijos ir būsi
mūsų!“ [11] Po kiek metų paklaustas,
ką norėjo tuo pasakyti, jis atsakė:
„Noriu pasakyti tai, ką tu puikiai
supranti. [...] Viena vertus, be
pamaldumo Marijai negalima nieko
padaryti: sielos tarsi neturi pagrindo



dvasiniam gyvenimui. Antra vertus,
kai egzistuoja sūniškas pamaldumas
Švenčiausiajai Mergelei, siela yra
nusiteikusi tarnauti mūsų Viešpačiui,
nesvarbu ar asmuo būtų
nesusituokęs, ar susituokęs, ar
našlys, o kunigas gali tarnauti kaip
kunigas“ [12].

Galiausiai tai Marija, kuri veda pas
Jėzų. O Jėzus mus veda pas Tėvą. Ji
paprasčiausiai yra ta, kuri parengia
kelią pas Dievą.

„Sugrįžti“ pas Jėzų per Mariją

Tų 1932 metų rugsėjo mėnesį šv.
Josemaría ne kartą maldoje apmąstė
Mergelės Marijos vaidmenį mūsų
kelyje pas Jėzų. Šiuo atveju
pabrėžiamas ne Kristaus atradimas
ar Jo valios mums suvokimas, bet
grįžimas pas Jį po to, kai buvome Jį
palikę. Su šv. Josemaria
bendravusiems žmonėms tokia
mintis buvo nauja. Palaimintasis
Álvaro del Portillo, pavyzdžiui,



prisimena pats nusistebėjęs: „Tuomet
aš Tėvą paklausiau: Tėve, kodėl taip
parašėte? Kad per Mariją einama, aš
suprantu, bet kad grįžtama... Ir jis
man pasakė: „Mano vaike, jei ką nors
ištinka nelaimė per nuodėmę
atsiskirti nuo Dievo arba jei kas nors
yra beatsiskiriąs, nes jį užvaldo
tingumas ir abejingumas, tuomet jis
eina pas Švenčiausiąją Mergelę
Mariją ir vėl atranda jėgų: jėgų
prieiti išpažinties, jei to reikia, eiti
broliško pokalbio ir giliai bei labai
nuoširdžiai atverti sąžinę – be slaptų
sielos kampelių, be pusiau nutylėtų
paslapčių su velniu. Taip per Mariją
nueinama pas Jėzų“ [13].

Nupuolus pasikelti sunku, o dar
sunkiau tai padaryti tampa bėgant
metams. Fizine prasme tai akivaizdu:
užtenka pamatyti, kaip nerangiai
keliasi pagyvenęs žmogus, kai
nugriūna gatvėje. Tačiau šis teiginys
galioja ir dvasine prasme. Kuo
vyresni esame, tuo mums darosi



sunkiau ir sunkiau prašyti atleidimo.
Mus žemina nuolatinis įpuolimas į
tas pačias nuodėmes, mums gėda jas
daryti – „pasiekus tokį lygį!“ Mums
tampa nepakenčiama ir toliau
pripažinti savo silpnumą, o kartais
pasiduodame nevilčiai, kuri iš mūsų
pavagia džiaugsmą.

Neviltis yra subtilus priešas, kuris
mus priverčia užsidaryti savyje. Mes
galvojame, kad nuvylėme Dievą kaip
tas, kuris nusiperka elektroninį
aparatą ir staiga suvokia, kad šis
nėra jau toks geras, kaip apie jį
kalbama... Visgi matydamas mus
tokios būklės Dievas nori priminti,
kad mus puikiai pažįsta! Kiekvienam
iš mūsų Jis galėtų pasakyti kaip
Jeremijui: „Dar prieš sukurdamas
įsčiose, tave aš pažinau.“ (Jer 1,5) Dėl
tos priežasties Jo Meilė mums teikia
tvirtą saugumą: žinodamas, kokie
esame, Dievas mus taip pamilo, kad
atidavė už mus savo gyvybę... ir Jis
nesuklydo. Net kai ši paguodžianti



tiesa mums atrodo tolima, prisiminti
Motiną mums gali būti tarsi
trumpesnis kelias, palengvinantis
sugrįžimą atgal [14]. Ji mus ypatingu
būdu priartina prie ištiestomis
rankomis laukiančio Dievo
Gailestingumo. Paskutinėje savo
bendrojoje audiencijoje Benediktas
XVI mums kalbėjo: „Norėčiau
pakviesti jus visus atnaujinti tvirtą
pasitikėjimą Viešpačiu, pasitikėti
kaip vaikams Dievo rankose, būti
tikriems, kad šios rankos mus visada
palaiko ir leidžia eiti kasdien, net kai
sunku. Norėčiau, kad kiekvienas
jaustųsi mylimas Dievo, už mus
atidavusio Sūnų ir parodžiusio mums
savo beribę meilę. Norėčiau, kad
kiekvienas iš jūsų jaustų buvimo
krikščionimi džiaugsmą“ [15]. Būtent
tam, kad tai pajustume, Dievas
panoro mums parodyti savo
tėvišką... ir motinišką meilę.

„Motiniška“ Dievo meilė skirtingomis
progomis atsispindi visame Šv. Rašte.



Galbūt geriausiai žinomi Izaijo
knygos žodžiai: „Ar gali moteris
užmiršti savo mažylį, būti nešvelni
savo įsčių sūnui? Net jeigu ji ir
užmirštų, aš tavęs niekad
neužmiršiu“ (Iz 49,15); arba dar
akivaizdesnis pasakymas: „Kaip
motina guodžia savo sūnų, taip aš
paguosiu jus.“ (Iz 66, 13) Visgi Dievas
panoro eiti dar toliau ir atiduoti
mums savo paties Motiną, tą moterį,
kurioje įsikūnijo Jo mylimas Sūnus.
Visų laikų krikščionys Mariją atrado
kaip ypatingą ir itin prieinamą kelią į
begalinę atleidžiančiojo Dievo Meilę.

Kartais galime susidurti su
žmonėmis, kuriems vis dar atrodo
pernelyg abstraktu kreiptis į Dievą
arba kurie nedrįsta žvelgti tiesiai į
Kristų. Jie kiek panašūs į tuos vaikus,
kurie padarę ką nors bloga arba
sudaužę vertingą daiktą veikiau bėga
pas motiną, o ne pas tėvą... Labai
panašiai „daugybė nusidėjėlių negali
melstis „Tėve mūsų“, tačiau visgi



kalba „Sveika, Marija““ [16]. Ir šitaip
per Mariją jie „grįžta“ pas Jėzų.

Marijai su vaikišku švelnumu

Svarbaus Marijos vaidmens
atradimas šv. Josemaríos gyvenime
vyko kartu su dvasinės vaikystės
išgyvenimu. Vienoje Kelio eilutėje,
kuri gimė sudėtingomis
aplinkybėmis, jis parašė: „Motina!
Stipriai, labai stipriai šaukis Jos. Ji
tave girdi, galbūt mato tave
atsidūrusį pavojuje, ir tavoji Motina
Šventoji Marija sykiu su savo Sūnaus
malone tau siūlo ir savo prieglobsčio
paguodą, savo motiniškų glamonių
švelnumą. Ir pasijusi sutvirtėjęs
naujai kovai“ [17]. Aplinkiniai
tikriausiai nežinojo, kaip atvirai
šiomis eilutėmis jis jiems perdavė
savo paties patirtį. Maždaug tais
metais šv. Josemaría taip pat mokėsi
artintis prie Dievo kaip mažas
vaikas.



Šio meldimosi būdo vaisius yra jo
knyga Šventasis Rožinis ir taip pat kai
kurie Kelio skyriai. Mūsų apžvelgti 
atradimai taip pat susiję su tuo
pasitikėjimo kupinu bendravimu su
Dievu ir Marija. Išties šv. Josemaría
ėjo šiuo keliu visą savo gyvenimą.
Prieš paskutines Kalėdas Žemėje jis
atsivėrė grupelei savo vaikų:
„Įprastai atsiduodu Dievu, stengiuosi
tapti mažas ir pasilikti Mergelės
Marijos rankose. Sakau Viešpačiui:
„Jėzau, padaryk man vietos!
Pažiūrėkime, ar abu tilpsime ant tavo
Motinos rankų. Ir viskas. Tačiau jūs
eikite savo keliu: maniškis neprivalo
tapti jūsiškiu. [...] Tegyvuoja laisvė!“ 
[18]

Nors tai nėra vienintelis būdas, 
tapimas vaiku įvairiomis gyvenimo
aplinkybėmis padeda įgyti
nuolankumo arba viltingo
atsidavimo nuostatą. Taip pat tai yra
būdas paprastai ir natūraliai artintis
prie Dievo. Be to, kadangi šis kelias



pasižymi savo trapumo ir
priklausomybės pripažinimu, jis
leidžia lengviau atverti savo širdies,
tai yra, savo intymumo, duris Dievui.

Vaikai yra pažeidžiami ir būtent dėl
to jie yra tokie jautrūs meilei: jie
giliai supranta suaugusiųjų gestus ir
elgesį. Dėl to turime leistis paliečiami
Dievo ir atidaryti Jam savo sielos
vartus. Popiežius tai taip pat
rekomendavo jaunuoliams: „Jis
klausia mūsų, ar norime gyventi
pilnatvėje. O aš Jo vardu klausiu
jūsų: Jūs, ar Jūs norite gyventi
pilnatvėje? Nuo dabar leisk, kad Jis
suvirpintų tavo širdį“ [19]. Turėti
širdį nereiškia pasiduoti emocijoms
arba jautrumui – šitai tebūtų prasta
autentiško švelnumo karikatūra.
Priešingai, atrasti savo širdį, leistis
sujaudinamam – tai gali būti kelias į
Dievą. „Mano vargšė širdis trokšta
švelnumo – 1932 m. pasižymėjo šv.
Josemaría – Si oculus tuus scandalizat
te… Ne, nereikia jos nusviesti toli – be



širdies gyventi neįmanoma [...] Ir šis
žmogui duotas švelnumas lieka
pasotintas, išlietas, kai žmogus Tavęs
ieško per Tavo dieviškos Širdies
švelnumą, atvedusį Tave į mirtį!” 
[20]. Pas Mariją – o per Ją pas Jėzų –
galima eiti švelnumo keliu. Tai yra
būdas, kuriuo vaikai išmoksta pažinti
savo motinas ir pasitikėti jomis visą
gyvenimą. Eidami šiuo ir kitais Dievo
siūlomais keliais, neriame gilyn į
begalinę Jūrą: tą, kuri parodo, jog
Danguje turime Motiną – nuostabią,
šventą Mariją.

Lucas Buch

Nuotrauka: Tomas (cc)

[1] Šv. Jonas Paulius II, Redemptoris
Mater, 1987 m. kovo 25 d., nr. 23.

[2] Ten pat, nr. 45.

https://opusdei.org/es-es/document/nuevos-mediterraneos-v-maria-jesus/
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/jonas_paulius_ii/enciklikos/redemptoris-mater
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/jonas_paulius_ii/enciklikos/redemptoris-mater


[3] Šv. Josemaría, Garsiai išsakytos
maldos senojoje Gvadalupės Dievo
Motinos bazilikoje (Meksika) užrašai,
1970 m. gegužės 20 d., knygoje P.
Casciaro, Svajokite ir jūsų svajonės
pranoks realybes, 11-as leidimas,
Rialp: Madrid, 1999, p. 223.

[4] Šv. Josemaría, Dievo bičiuliai, nr.
296.

[5] Šeimos susirinkimo užrašai, 1974
m. liepos 26 d. (Kronikos 1975, p. 223,
AGP, biblioteka, P01). Paveikslas
laikomas centrinėje Opus Dei
būstinėje, Romoje, atsiminimų apie
jo gyvenimą galerijoje.

[6] A. Vázquez de Prada, Opus Dei
steigėjas, 1 tomas, p. 410-411. Santa
Isabel - Madrido vienuolynas, kurio
kapelionas, o vėliau rektorius buvo
šv. Josemaría (Vert. pastaba).

[7] Šv. Josemaría, Šventasis Rožinis, 2-
as garbės slėpinys.

https://opusdei.org/lt-lt/article/sventasis-rozinis-audio/


[8] Šv. Josemaría, Asmeniniai užrašai,
nr. 820, 5-IX-1932, knygoje Šventasis
Rožinis. Kritinis-istorinis leidimas, 2-
ojo garbės slėpinio įžanga, p. 234.

[9] Ten pat.

[10] Šv. Josemaría, Kelias, nr. 495.

[11] Šv. Josemaría, VI žurnalo tekstas,
nr. 825, 1932 m. rugsėjo 17, knygoje 
Kelias. Kritinis-istorinis leidimas, nr.
494 komentaras.

[12] Šv. Josemaría, Susirinkimo
užrašai, Madridas, 1972 m. spalio 23
d., knygoje Kelias. Kritinis-istorinis
leidimas, nr. 494 komentaras.

[13] Pokalbio su Alvaru del Portillo
užrašai, Madridas 1977 m. rugsėjo 4
d., cituojama knygoje Kelias. Kritinis-
istorinis leidimas, nr. 495
komentaras. Šv. Josemaría vadino
Pasitikėjimo, arba „brolišku
pokalbiu“, dvasinio palydėjimo
pokalbius, nurodydamas, kad šie turi



pasižymėti pasitikėjimu ir
diskretiškumu.

[14] „Mergelė Marija, Dievo ir mūsų
Motina (…) yra trumpiausias kelias
pas Dievą.“ (J. Echevarría, „Meilė
Švenčiausiajai Mergelei Marijai
mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
mokymuose“ (El amor a María
Santísima en las enseñanzas de
Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer), Palabra, p. 156-157, (1978),
pp. 341-345.

[15] Benediktas XVI, Bendroji
audiencija, 2013 m. vasario 27 d.

[16] J. Danielou, Advento paslaptis,
Cristiandad: Madridas, 2006, p. 120.

[17] Kelias, nr. 516.

[18] Šv. Josemaría, Pamokslų užrašai,
1974 m. gruodžio 20 d., knygoje E.
Burkhart, J. Lopez, Kasdienis
gyvenimas ir šventumas šv.
Josemaríos mokyme, 2 tomas, p. 68.

https://opusdei.org/es-es/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es-es/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es-es/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es-es/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/benediktas_xvi/audiencijos/2013-02-27
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/benediktas_xvi/audiencijos/2013-02-27


[19] Pranciškus, Kalba, 2016 m. liepos
28 d.

[20] Šv. Josemaría, Asmeniniai
užrašai, nr. 1658, 1932 m. spalio 9 d.,
knygoje Kelias. Kritinis-istorinis
leidimas nr. 118 komentaras. Plg. Mk
9,47.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/naujieji-atradimai-v-pas-
jezu-per-marija/ (2026-02-03)

https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/kalbos/2016-07-28_jaunimui-krokuvos-jordano-parke
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/kalbos/2016-07-28_jaunimui-krokuvos-jordano-parke
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/kalbos/2016-07-28_jaunimui-krokuvos-jordano-parke
https://opusdei.org/lt-lt/article/naujieji-atradimai-v-pas-jezu-per-marija/
https://opusdei.org/lt-lt/article/naujieji-atradimai-v-pas-jezu-per-marija/
https://opusdei.org/lt-lt/article/naujieji-atradimai-v-pas-jezu-per-marija/

	Naujieji atradimai (V) „Pas Jėzų per Mariją“

