opusdei.org

Naujieji atradimai
(I): ,Ta pirmoji Dievo
vaiko malda“

Gilus suvokimas, kad esame
Dievo vaikali, viskg apvercia
aukstyn kojomis: taip nutiko ir
Sv. Chosemarijai, netikétai
atradusiam Sig ,,Nauja
Vidurzemio jurg*“.

2021-03-15

,Dabar yra laikas, mano vaikai, vis
geriau ir geriau pazinti
»kontempliacijos kelius“ bunant
pasaulio viduryje“ [1]. Siais ZodZiais



Opus Dei prelatas pabrézia vieng
svarbiausiy Siy laiky prioritety.
Krikscioniy apaStalavimas Siandien,
kaip visad, yra ,,vidinio gyvenimo
perteklius® [2]. Pirmiausia todél, kad
tai reiskia kalbéti kitiems apie
Kristaus Gyvenimag — Gyvenima,
kuriuo visi esame suvienyti. Be to, jei
mes gyvename tam, kad pasauliui
skleistume Tikéjima, pirmiausia
mums patiems reikia jj suprasti ir
giliai iSgyventi. Trumpiau tariant,
kaip saké Sv. Josemaria, mes ,iriamés
gilyn j Dievo Meilés begalybe, kad ta
meile galétume kitiems Zmonéms
iSreiksti savo veiksmais bei ZodZiais“

[3].

Kelioné ,iriantis gilyn“ ] tikéjima yra
ypatinga. Tai néra éjimas iS Zinomos
vietos | neZinoma. Verciau tai
nérimas giliau j tai, kg jau Zinome,
kas atrodo akivaizdu, ka tiek daug
karty esame girdéje. Tuomet mes
satrandame*“ kazka, kg jau Zinojome,
bet dabar tai suprasdami tvirciau bei



giliau, tarsi i§ naujo. Sv. Josemaria 3ig
patirt] lygina su ,naujosios
Vidurzemio juros“ atradimu, kuri
pries musy akis atsiveria netikétu
budu. Pavyzdziui ,,Kalvéje“ jis sako:

,Vidiniame gyvenime, kaip ir
ZzmogiSkoje meiléje, turime buti
atkaklas. Taip, reikia daug karty is
naujo apmastyti tas pacias temas tol,
kol surasime ,,naujaja VidurZemio
jara“.

»,Kaip galéjau anksciau to
nepastebéti?“, klausi nustebes.
PaprascCiausiai dél to, kad kartais mes
esame kaip akmenys, leidZiantys
vandeniui nubégti pavirSiumi, taciau
né laSo nesugeriantys.

Stai kodél turime vél ir vél i§ naujo
apmastyti tuos pacius dalykus — nors
i$ tiesy jie ne tie patys! —jei norime
sugerti Dievo palaiminimus.“ [4]

»,Vel ir vél i$ naujo apmastyti tuos
pacius dalykus“, kad mums atsiverty



ten slypintys lobiai bei suprastume,
kad ,,iS tiesy jie ne tie patys!”. Toks
yra kontempliacijos kelias, ] kurj
esame pasaukti. Tai reiSkia tyrinéti
jaros lobius, kuriuose, i$ pirmo
Zvilgsnio, néra nieko naujo, nes tai —
musy kasdienis peizazas. Roménai
vadino VidurZemio jura ,,Mare
nostrum®, ,muasy jara“: jara, kuria
romeénai gerai pazinojo, kuri buvo ju
kasdienio gyvenimo dalis. Sv.
Josemaria kalbéjo apie naujosios
Vidurzemio juros atradima todél, kad
kai neriame gilyn j jura, kuria,
manome, labai gerai pazjstame, pries
musy akis atsiveria platas ir netikéti
horizontai. Tuomet galime kartu su
Sv. Kotryna Sieniete Svenciausiajai
Trejybei tarti: ,esi kaip gili jara: kuo
giliau | Tave pasineriu, tuo daugiau
atrandu, o kuo daugiau atrandu, tuo
daugiau Taves ieskau“ [5].

Sie atradimai yra $viesos blyksniai,
kuriuos mums suteikia Dievas kaip
nori ir kada nori. Bet muisy uolus



ieSkojimas ir mgstymas taip pat
ruoSia musy sielas priimti Sias
Sviesas iS Dievo. , Taip, kaip tas, kuris
anksciau buvo tamsybeése ir staiga
savo akimis iSvysta skaisCig saulés
Sviesa bei aiSkiai mato dalykus, kuriy
anksCiau neregéjo, taip ir Zmogus,
gaves Sventaja Dvasia yra
apsSvieciamas sieloje“ [6].

Sioje naujoje straipsniy serijoje
svarstysime kai kuriuos atradimus,
kuriuos savo vidiniame gyvenime
atrado Sv. Josemaria, kad galétume
kartu su juo giliau panirti ,,j Dievo
meilés begalybe“.

Abba Pater!

Viena pamatiniy tiesy, jsiSaknijusiy
pirmyjy Krikséioniy bendruomenéje
buvo tai, kad jie gali kreiptis j Dieva
kaip Jo mylimi vaikai. Jézus pats juos
iSmoké: Téve miusy, kuris esi
danguje... (Mt 6, 9). Jis Zydams
prisistaté kaip mylimasis Tévo Sunus
bei moké savo mokinius elgtis taip



pat. ApaStalai girdéjo Jézuy kreipiantis
i Dieva ZodZiu, kurj hebrajy vaikai
vartojo kreipdamiesi j savo tévus.
Kai gavo Sventgja Dvasig, jie patys
émeé Sitaip kreiptis j Dieva. Tai buvo
radikaliai naujas kreipinys, bet
Sventasis Paulius nurodé tai kaip
visiems gerai Zinoma ir
neprieStaraujantj Izraelio
pamaldumui: ,,Jus gi esate gave ne
vergystés dvasig, kad ir vél
turéetumeéte bijoti, bet gavote
jvaikystés Dvasig, kurioje Saukiame:
»Aba, Téve!“ Ir pati Dvasia liudija
musy dvasiai, kad esame Dievo
vaikai.“ (Rom 8, 15-16)

Tai buvo jsitikinimas, pripildes
apaStalus pasitikéjimo ir daves
netikétos drasos: ,,0 jei esame vaikai,
tai ir jpédiniai. Mes Dievo jpédiniai ir
Kristaus bendrajpédiniai“ (Rom

8,17). Jézus yra ne tik vienatinis Tévo
Sunus; Jis — daugybeés broliy bei
sesery pirmagimis (plg. Rom 8,29; Kol
1,15). Naujasis Gyvenimas, kurj



atne$é Kristus, jiems buvo parodytas
kaip mylimy Dievo vaiky gyvenimas.
Si tiesa nebuvo nei teoriné, nei
abstrakti: tai buvo tikrove,
pripildziusi juos begalinio
dziaugsmo. Tai atsispindi dZiugiuose
Sventojo apastalo Jono pirmojo laiSko
7odziuose: ,Ziarékite, kokia meile
apdovanojo mus Tévas: mes
vadinameés Dievo vaikai ir esame!“ (1
Jn 3,1).

Dievo tévyste, Jo labai ypatinga bei
Svelni meilé kiekvienam Zmogui
mums, Kriks¢ionims, paZjstama jau
nuo vaikystes. Ir vis délto, esame
kvieCiami tai atrasti asmeniSkai ir
gyvai: taip, kad Si tiesa perkeisty
musy santykj su Dievu. [sisgmoninus
Sia mintj, prie§ musy akis atsivers
nauja ramybes ir pasitikéjimo jura,
neaprépiamas horizontas, kurj
galime stengtis vis labiau paZinti visa
gyvenima. Sventajam Josemariai tai
buvo netikétas atradimas, staigiai
atsivérusi panorama, kuri slypéjo,



atrodyty, jau taip gerai pazjstamoje
vietoje.

Tai atsitiko 1931 m. rudenj, kaip jis
pasakojo po keleriy metuy: ,,Galiu
pasakyti kada, kuriuo konkreciu
momentu ir kurioje vietoje pirma
karta meldziausi kaip tikras Dievo
stinus. Jau vaikystéje iSmokau Dieva
vadinti Tévu maldoje ,,Téve musy“.
Bet jaustis, matyti, Zavétis tuo Dievo
troSkimu, kad butume Jo vaikai... tai
nutiko gatvéje, sédint automobilyje.
Valanda, gal valanda su puse,
nezinau, noréjau Saukti: ,,Abba,
Pater!“ [7]

Ir véliau, dar daugybe ménesiy,
Sventasis Josemaria vis grjzdavo prie
Sios minties. PavyzdZiui,
rekolekcijose, kurias atliko po mety,
jis raSé: ,,Pirmoji diena. Dievas yra
mano Tévas. Ir as nesiskirsiu su Sia
mintimi.“ [8] Visa diena praleista
apmastant Dievo Tévyste! Nors i§
pirmo Zvilgsnio tokia ilga



kontempliacija galéty mus
nustebinti, bet batent tai parodo kaip
giliai savo Sirdyje jis patyre
dieviskgja jstnyste. Mes taip pat
maldoje ir kiekviengkart, kai
kreipiames j Dievg, pirmiausia
turétume puoseléti dékinguma bei
laisva atsidavima, kylantj is
pasitikéjimo Dievu. Bet tam, kad
musy rysys su Dievu jgyty tokj
pagrinda, mums reikia asmeniskai
dar karta suvokti tai, kad Dievas
tikrai trokSta bati muasy Tévu.

Kas man yra Dievas?

Galbut mes taip pat, kaip Sv.
Josemaria, dar budami vaikai
suzinojome, kad Dievas yra musy
Tévas. Bet turime nueiti dar ilgg
paiesky kelig, kad jsisamonintume,
kad buvimas Dievo vaikais yra reali
musy gyvenimo tikrové. Kaip galime
palengvinti Sias paieSkas?

Pirmiausia tam, kad atrastume Dievo
tévyste, teks daznai atkurti



autentiska Jo atvaizda. Kas man yra
Dievas? Sagmoningai ar ne, kai kurie
mano, jog Dievas yra tas, kuris
leidZia jstatymus bei gasdina
bausmémis visus, kurie ty jstatymy
nesilaiko. Kazkas, kas tikisi, jog Jo
valia bus jvykdyta ir pyksta, kai
nepaklastam: trumpiau tariant,
Seimininkas, kuris elgiasi su mumis
kaip su nepageidautinais subjektais.
Kitais atvejais (kartais taip pasitaiko
ir tarp kriksc¢ioniy), Dievas yra
laikomas gero elgesio priezastimi. Jis
regimas kaip priezastis, dél kurios
privalome stengtis siekti savo tikslo,
nors galbut i$ tiesy visai to
nenorime. Nepaisant to, Dievas ,néra
koks nors tironiskas Seimininkas
arba grieZtas ir nepermaldaujamas
Teiséjas: Jis yra musy Tévas. Jis kalba
apie musy nuodémes, musy klaidas,
musy kilnumo stokg; taciau Jis tai
daro tam, kad mus iS to iSvaduoty,
kad pasialyty mums savo Draugyste
ir Meile.“ [9]



Kartais sunku suvokti, kad ,,Dievas
yra Meilé“ (1 Jn 4,8) dél tévystés
stokos jvairiose situacijose. Galbut
girdéjome apie tevystés krize kalbant
draugus ar kolegas, kurie, galvodami
apie savo tetj, neturi geruy
prisiminimy; todél Dievo Tévo
paveikslas jiems neatrodo toks
patrauklus. Su tokiais Zmoneémis
kalbant apie tikéjima, verta atkreipti
démes;j | skausma, kurj jy gyvenime
sukelia tévo trukumas. Tas skausmas
atskleidZia, kad tévo poreikis yra
ispaustas ju Sirdyse: truksta tévisko
rupescio bei meilés, kuri juos
pripildyty. Draugas ar kunigas
budami Salia gali padéti Zmogui
atrasti meile Tevo, ,nuo kurio
kiekviena tévysté danguje ir Zeméje
turi varda“ (Ef 3, 15). Kitam
padedant, Zmogus taip pat patiria
rapestingumo ir meilés grozj
»pasaukime buti ,saugotoju‘“ [10]:
tuo, kuriame Sirdys iesko
prieglobscio. Sio pasaukimo
patyrimas padeda pazadinti téva ar



moting, kuris (ar bent troskimas
tokiu tapti) jau gladi Zmoguje. Atrade
tai, jie gali toliau savo sielos gelméje
pazinti tikrajj Dievo veida ir buda,
kuriuo esame paSaukti gyventi kaip
Dievo vaikai: Zinodami, jog Jis mus
priziari su begaline Meile. Tévas myli
savo vaika ne uZ tai, kg jis daro, bet
paprasciausiai dél to, kad jis yra jo
vaikas. Tévas linki savo vaikui gero ir
i$ kiekvieno bando iStraukti tai, kas
jame geriausia, bet niekad
nepamirsta, koks vertingas vaikas
jau yra, nepaisant jo darby.

Sios realybés jsisgmoninimas mums
labai padeda ypac tada, kai
suklystame arba matome atskirtj
tarp savo realaus gyvenimo bei
pasaulio pateikiamy gyvenimo
»~modeliy“, dél kuriy kartais galime
jaustis menki. ,, Tai musy tikrasis
,Ug1s“, musy dvasinis identitetas:
mes esame Dievo mylimi vaikai.
Visada. Tad kai saves nepriimame
tokiy, kokie esame, kai buname



niuras, negatyviai elgiameés,
iSduodame, kad dar nepaZjstame
savo tapatybés is esmes. Tai tarsi
nueiti Salin, kai Dievas nori j mane
pazvelgti, bandant sugadinti Jo man
skirtg svajone. Dievas myli mus
tokius, kokie esame ir jokia musy
padaryta nuodéme, kalté ar klaida
neprivers Jo apsigalvoti.“ [11]

Suvokti, kad Dievas yra musy Tevas,
taip pat reiskia ir leisti, kad Jis j mus
Zvelgty kaip | mylimiausius vaikus.
Tuomet taip pat suprasime, kad
musy ,verté“ nepriklauso nuo to, ka
turime (talenty) ar nuo to, ka darome
(sekmes), bet nuo Meilés, Kuri mus
sukiré, kuri ,,svajojo“ bei sukare
mus dar prie$ pasaulio sutvérima (Ef
1, 4). Atsizvelgdamas j tai, kad
moderniame pasaulyje Dievo idéja
pateikiama labai Saltai, Benediktas
XVI nuo pat pontifikato pradzios
noréjo priminti, kad ,,mes nesame
atsitiktiniai ir bejausmiai evoliucijos
produktai. Kiekvienas iS masy yra



Dievo minties vaisius. Kiekvienas i
musy yra norétas, kiekvienas yra
mylimas, kiekvienas yra butinas.“
[12] Ar S$i mintis tikrai paveikia musy
kasdienybe?

Dievo vaikuy viltingas pasitikéjimas

Sv. Josemaria daznai primindavo
Opus Dei tikintiesiems, kad ,,musuy
dvasinio gyvenimo pamatas yra
dieviskosios jsunystés jausmas*“ [13].
Jis tai lygindavo su ,sitlu, kuris
jungia nuostabaus vérinio perlus.
Dieviskoji jstinyste yra sitlas, drauge
laikantis visas dorybes, nes visos jos
butent ir yra Dievo vaiky dorybés“
[14]. Labai svarbu prasyti Dievo, kad
atverty Sig ,,naujaja jura“, kuri
palaiko ir formuoja visa masy
dvasinj gyvenima.

DieviSkosios jsunystés ,situlas“ veda
prie ,kasdienio viltingo atsidavimo*
[15]: poZiurio, kuris geriausiai
atsiskleidZia vaikuose, ypac tuomet,
kai jie dar visai maZi. Dél to Sv.



Josemarios gyvenime bei rastuose
dieviskoji jsinysté glaudZiai siejama
su dvasine vaikyste. Ar vaikas labai
sureikSmina griuvimus,
besimokydamas vaziuoti dviraciu?
Visai ne, kol mato tétj stovintj
netoliese ir raginantj dar sykj
pabandyti. Stai kg reiskia viltingas
atsidavimas. ,, Tetis sako, kad galiu...
tad pirmyn!”

Suvokimas, kad esame Dievo vaikali,
suteikia mums reikiamo tvirtumo,
kad galétume vykdyti VieSpaties
mums patikéta misijg. Jausimés kaip
tas vaikas, kuriam tévas sako: ,Vaike,
eik ir padirbék Siandien

vynuogyne“ (Mt 21, 28). Galbut
pirmoji musy reakcija bus iSgastis,
nes galvosim apie visokius galimus
sunkumus. Bet jau kitg akimirka
prisiminsime, kad tai musy Tévas
Sito praso, taip parodydamas didj
pasitikéjima. Kaip Kristus, iSmoksime
atsiduoti j Dievo rankas ir iS Sirdies
gilumy Jam sakyti: tebtunie ne kaip as



noriu, bet kaip tu. (MK 14, 36) Sv.
Josemaria savo gyvenimu moké mus
elgtis taip, kaip Kristus: ,,Visus savo
gyvenimo metus as stengiausi
vadovautis Sia dZziaugsminga tiesa.
Mano malda visada budavo tokia pat,
iSskyrus vieng kitg niuansg. AS
sakydavau: VieSpatie, Tavo valia esu
Cla, Tu man patikéjai ta ar ang, ir a$
pasitikiu Tavimi. Zinau, kad esi mano
Tévas; o juk vaikai visada ir visiSkai
pasitiki savo tévais.“ [16] Negalime
neigti, kad pasitaikys sunkumuy. Bet
juos pasitiksime Zinodami, jog, kad ir
kas benutikty, masy Visagalis Dievas
mus lydi: Jis yra Salia ir mus saugo.
Jis padarys tai, ka mes bandome
atlikti: galiausiai juk tai Jo darbas.
Galbut tgjj darba Dievas atliks kitu
budu, kuris bus daug vaisingesnis.
,18 tiesy atsidaves VieSpaciui, iSmoksi
tenkintis tuo, kas atsitinka, ir
neprarasti ramybés, jei darbai — nors
ir déjai visas pastangas bei
naudojaisi tinkamomis priemonémis



- neiSeina tokie, kokiy norétum... Juk
»1Seis“ taip, kaip noréjo Dievas.“ [17]

Stiprinant miusy ,dieviskosios
jstiinysteés pojuti“

Reikéty paminéti, kad Sv. Josemaria
nenurodé, kad Opus Dei dvasia yra
dieviskoji isunysté, jis kalbéjo apie
dieviskosios jsunystés pojuti.
Nepakanka buiti Dievo vaikais: reikia
suvokti, kad esame Dievo vaikai, kad
musy gyvenimas remtysi tuo
,pojuciu. Sirdyse btnant visiskai
tikriems del Sios minties, turesime
tvirCiausia pamata, koks tik gali buti.
Tiesa apie dieviskgjg istnyste tampa
aktyvia realybe, kuri ypatingai aidi
musy gyvenime.

Sj ,pojutj“ sustiprinti padeda
pastangos dar giliau pazinti taja
realybe protu bei Sirdimi. Protu
pirmiausia maldoje apmastant tas
Biblijos iStraukas, kuriose kalbama
apie Dievo tévyste, musy jsunyste bei
Dievo vaiky gyvenima. Galime



pasitelkti Sv. Josemarios tekstus,
kuriuose kalbama apie tai, kg reiSkia
buti Dievo vaiku [18], arba galime
skaityti kity Sventyjy ar kriks¢ioniy
autoriy apmastymus [19].

Sirdimi galime giliau paZinti tai, kad
esame Dievo vaikai, jei pasitikédami
kreipsimés j Dieva Tévg, atsiduodami
Jo Meilei. Galime atgaivinti sinaus
pasitikéjima stengdamiesi nuolat
prisiminti, kad Jis mus myli. Mums
gali padeti kreipimaisi j Dieva:
trumpos maldos ar pamaldumo
frazés. Sv. Josemaria sialé: ,Daug
karty per diena Sirdyje vadink jj
Tévu, savo Sirdyje sakyk Jam, kad tu
Ji myli, garbini, kad jauti
pasididZiavima ir tvirtuma, nes esi Jo
vaikas.“ [20] Galime pasinaudoti
trumpomis maldomis, kurios padés
kasdieng pradeti tvirtai suvokiant,
kad esame Dievo vaikai arba ja baigti
padékos, atgailos bei vilties malda.
PopieZius PranciSkus jauniems
Zzmoneéms pasiulé Sig malda:



»,VieSpatie, acia, kad myli mane. Esu
tikras, kad myli mane. Padék man
pamilti savo paties gyvenimag! Ne
kaltes, kurias reikia pataisyti, bet pat]
gyvenima, kuris yra didziulé dovana,
nes tai yra laikas, kai galime myléti ir
buti mylimi“ [21].

Grijzti § Tévo namus

Seima apibudinama kaip ,vieta, ]
kurig griZtame*“, kur randame
uzZuoveéja ir poilsj. Kaip mégo sakyti
Sv. Jonas Paulius II, tai ,meilés ir
gyvenimo Sventykla“ [22]. Ten i$
naujo randame Meile, kuri suteikia
musy gyvenimui prasme ir verte: juk
Seima yra ta vieta, kurioje Meilé
gimsta.

Jausdami, kad esame Dievo vaikai,
galime pasitikédami grjzti pas Jj, kai
esame pavarge, kai kiti su mumis
netinkamai elgiasi ar kai jauciames
suZeisti... taip pat ir kai jZeidZiame Jj.
Grizimas pas Téva - tai dar vienas
budas iSgyventi ,,viltinga



atsidavimg“. Turétume daznai
apmastyti palyginima apie téva ir du
jo siinus, kurj mums pasakoja Sv.
Lukas (Zr. Lk 15, 11-32). , Dievas
musy laukia kaip tévas palyginime:
placiai iSsketes rankas, nors to
nenusipelnéme. Nesvarbu, kokio
dydZzio yra miusy skola. Taip, kaip
stinus palaidinas, mes teturime
atverti savo Sirdj, ilgétis Tévo namy,
stebétis ir dZziaugtis dovana: iS Dievo
gauta galimybe vadintis Dievo
vaikais, nors musy atliepas Jam buvo
toks skurdus® [23].

Galbit tas sinus menkai tesusimaste,
kiek kancios sukélé Tévui. Ko jis
labiausiai ilgéjosi, tai gyvenimo, kurj
turéjo tévo namuose (Zr. Lk 15,
17-19). Jis iSsiruosé namo
paprasciausiai tetrokSdamas tapti
dar vienu tarnu, vienu i daugelio.
Nepaisant to, jo tévas priémeé jj (iSéjo
pasitikti, apkabino ir apibéeré
buciniais!), primindamas jo giliausia
tapatybe: jis buvo jo stnus.



Akimirksniu tévas daveé jsakyma
grazinti sinaus drabuZius, apava ir
Ziedg - Zenklus, bylojancius apie jo
jsunyste, kurios joks blogas elgesys
negali panaikinti. ,,Ir vis délto, tai
buvo jo paties sanus: Sio rysio
negaléjo pakeisti ar nutraukti joks
netinkamas elgesys® [24].

Nors kartais | Dieva zZvelgiame kaip |
§eimininkq, kurio tarnai esame, ar
kaip j kietasSirdj Teiséja, Jis lieka
iStikimas savo Téviskai Meilei.
Galimybé priartéti prie Jo po
nupuolimo visuomet yra nuostabi
proga is tiesy Ji atrasti. Tai taip pat
atskleidZia mums musy tapatybe.
Tikrove nera tik tai, kad Dievas
panoréjo ir nusprendé mus pamilti.
Tikrové yra tai, kad, per malone, mes
tikrai esame Dievo vaikai. Mes esame
Dievo vaikai: niekas niekada negali i$
musy iSplésti Sio kilnaus titulo. To
negalime padaryti net mes patys.
Taigi, matydami savo silpnumo,
sagmoningos ir savanoriskos



nuodemeés tikrove, niekada
nepraraskime vilties. Kaip saké Sv.
Josemaria: ,Tai ne galas. Dievas turi
paskutinj Zodj. Tas Zodis tariamas su
gelbstincia ir gailestinga meile: tai
musy dieviskosios jsunystés Zodis“
[25].

Miusy rupestis — myleéti

Dieviskosios jsunystés ,jausmas“
viskg perkeicia, kaip perkeité Sv.
Josemarios gyvenimg, jam atradus
Sia ,,naujgja jura“. Kaip pasikeicia
vidinis pasaulis, kai jis grindZiamas
ne savo progreso stebéjimu ir naujy
pasiryZzimy tobuléjimui kélimu, bet
Meile, kuri visuomet eina pirma ir
laukia musy! Jei teikiame pirmenybe
tam, kg mes darome, verciame savo
vidinj gyvenima suktis vien aplink
savo asmeninj tobuléjima. Tolimoje
perspektyvoje, toks gyvenimo budas
ne vien kelia rizikg Dievo meile
pamirsti ir palikti tamsioje sielos
kerteléje, bet veda prie nusivylimo,



nes liekame vieni kovoti su savo
klaidomis.

Bet kai visa ko centras tampa tai, kg
daro Dievas, kai leidziamés buti Jo
mylimi, kai kasdien priimame jo
ISgelbéjima, musy kova jgauna
visisSkai kitg atspalvj. Jei esame
nugalétojai, dékingumas ir
Slovinimas gana naturaliai ims
tryksti iS musy vidaus. Jei mes
kenciame pralaiméjima,
pasitikédami griSime pas Dieva,
musy Téva, prasSydami atleidimo ir
leisdamiesi Jo apkabinami. Taip mes
suvoksime, kad ,,dieviskoji jstnysté
néra ypatinga dorybé su savais
veiksmais, bet veikiau nuolatiné
Zmogaus, besistengiancio gyventi
dorybémis, busena. Visa musy
veikla, musy dorybiy praktikavimas,
kartu gali ir turi buti masy
dieviskosios jsunystés
praktikavimas“ [26].



Pralaiméjimas neegzistuoja tam,
kuris kasdien stengiasi priimti Dievo
Meile. Net nuodémé gali tapti
galimybe prisiminti savo — vaiky —
tapatybe ir griZzti pas Dieva Tévg,
kuris primygtinai ateina masy
pasveikinti, tardamas: ,,Vaike, mano
vaike!” Kaip saké Sv. Josemaria, $is
suvokimas suteiks jégy, kuriy mums
reikia, kad vél i$ naujo sektume savo
Viespatj. ,Zinau, kad tu ir a§ tikrai
iSvysime, padedant malonés Sviesai,
kas turi buti sudeginta ir tai
sudeginsim, kas turi buti iSrauta, ir
tai iSrausim, kas turi bti atiduota -
ir tai paliksim.“ [27] Tai padarysim
ramiai, neprarade uzsidegimo,
niekuomet nebandydami sumaisyti
idealaus krikscioniSko gyvenimo su
perfekcionizmu [28]. Tuomet musy
gyvenimo centru taps Dievo Meilé
mums ir masy vienintelis rapestis
bus myléti. Busime kaip mazi vaikai,
atrade trupinélj Técio meilés,
ieSkantys tukstancio budy parodyti
savo dékinguma ir atsakyti su tiek



meilés (daug ar maZzai), kiek tik
sugeba jos duoti.

[1] Fernando Ocariz, Pastoracinis
laisSkas, 2017 m. vasario 14 d., nr. 30.

[2] Sv. Josemaria, Kelias, nr. 961;
Dievo biciuliai, nr. 239.

[3] Sv. Josemaria, Kai Kristus eina pro
Salj, nr. 97.

[4] Sv. Josemaria, Kalvé, nr. 540.

[5] Sv. Kotryna Sienieté, Dialogai, nr.
167.

[6] Sv. Kirilas Jeruzalietis, Katechezeés
16, 16.

[7] Sv. Josemaria, Meditacija, 1969 m.
gruodzio 24 d. (in: Andres Vazquez
de Prada, The Founder of Opus Dei,
vol. 1, Scepter, p. 334).


https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/

[8] Sv. Josemaria, Asmeniniai uzrasai,
nr. 1637 (in: Andres Vazquez de
Prada, The Founder of Opus Dei, vol.
1, Scepter, p. 400).

[9] Sv. Josemaria,Kai Kristus eina pro
Salj, nr. 64.

[10] PopieZius PranciSkus,
Inauguracijos Misiy homilija, 2013 m.
kovo 19 d.

[11] PopieZius Pranciskus, Homilija
per Pasaulio jaunimo dieny Sv. MiSias
Krokuvos Campus Misericordiae,
2016 m. liepos 31 d.

[12] PopieZius Benediktas XVI,
Inauguracijos Misiy homilija, 2005 m.
balandZzio 24 d.

[13] Sv. Josemaria, Laiskas, 1961 m.
sausio 25 d.

[14] Sv. Josemaria, UZrasai i$ jo
pamoksly, 1974 m. liepos 6 d.


https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2013-03-19_inauguracijos-misios
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/benediktas_xvi/homilijos/2005-04-24_inauguracijos-misios

[15] Fernando Ocariz, Pastoracinis
laiskas, 2017 m. vasario 14 d., nr. 8.

[16] Sv. Josemaria, Dievo biciuliai, Nr.
143.

[17] Sv. Josemaria,Vaga, Nr. 860.

[18] Pagal Fernando Ocariz,
“Filiacion divina” [in:] Diccionario de
san Josemaria Escriva de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
519-526.

[19] Jubiliejiniai Gailestingumo metai
padéjo iSryskinti kai kuriuos iS$ juy.
Plg. BaZnycios susirinkimg naujosios
evangelizacijos skatinimui,
Gailestingi kaip Tévas. Saltiniai
jubiliejiniams Gailestingumo metams
2015-2016.

[20] Sv. Josemaria,Dievo biciuliai, nr.
150.

[21] PopieZius Pranciskus, Homilija
per Pasaulio jaunimo dieny Sv. MiSias


https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae

Krokuvos Campus Misericordiae,
2016 m. liepos 31 d.

[22] Sv. Jonas Paulius II, Homilija,
2003 m. geguzés 4 d.

[23] Sv. Josemaria,Kai kristus eina
pro salj, nr. 64.

[24] Sv. Jonas Paulius II, Dives in
Misericordia, nr. 5.

[25] Sv. Josemaria, Kai Kristus eina
pro Salj, Nr. 66.

[26] F. Ocdriz ir I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27] Sv. Josemaria, Kai Kristus eina
pro Salj, nr. 66.

[28] Plg. Fernando Ocariz,
Pastoracinis laiskas, 2017 m. vasario
14 d., nr. 8.



https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/jonas_paulius_ii/enciklikos/dives-in-misericordia
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/jonas_paulius_ii/enciklikos/dives-in-misericordia
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
It-1t/article/naujieji-atradimai-i-ta-
pirmoji-dievo-vaiko-malda/ (2026-01-21)


https://opusdei.org/lt-lt/article/naujieji-atradimai-i-ta-pirmoji-dievo-vaiko-malda/
https://opusdei.org/lt-lt/article/naujieji-atradimai-i-ta-pirmoji-dievo-vaiko-malda/
https://opusdei.org/lt-lt/article/naujieji-atradimai-i-ta-pirmoji-dievo-vaiko-malda/

	Naujieji atradimai (I): „Ta pirmoji Dievo vaiko malda“

