
opusdei.org

Naujieji atradimai
(I): „Ta pirmoji Dievo
vaiko malda“

Gilus suvokimas, kad esame
Dievo vaikai, viską apverčia
aukštyn kojomis: taip nutiko ir
Šv. Chosemarijai, netikėtai
atradusiam šią „Naują
Viduržemio jūrą“.

2021-03-15

„Dabar yra laikas, mano vaikai, vis
geriau ir geriau pažinti
„kontempliacijos kelius“ būnant
pasaulio viduryje“ [1]. Šiais žodžiais



Opus Dei prelatas pabrėžia vieną
svarbiausių šių laikų prioritetų.
Krikščionių apaštalavimas šiandien,
kaip visad, yra „vidinio gyvenimo
perteklius“ [2]. Pirmiausia todėl, kad
tai reiškia kalbėti kitiems apie
Kristaus Gyvenimą – Gyvenimą,
kuriuo visi esame suvienyti. Be to, jei
mes gyvename tam, kad pasauliui
skleistume Tikėjimą, pirmiausia
mums patiems reikia jį suprasti ir
giliai išgyventi. Trumpiau tariant,
kaip sakė šv. Josemaría, mes „iriamės
gilyn į Dievo Meilės begalybę, kad tą
meilę galėtume kitiems žmonėms
išreikšti savo veiksmais bei žodžiais“ 
[3].

Kelionė „iriantis gilyn“ į tikėjimą yra
ypatinga. Tai nėra ėjimas iš žinomos
vietos į nežinomą. Verčiau tai
nėrimas giliau į tai, ką jau žinome,
kas atrodo akivaizdu, ką tiek daug
kartų esame girdėję. Tuomet mes
„atrandame“ kažką, ką jau žinojome,
bet dabar tai suprasdami tvirčiau bei



giliau, tarsi iš naujo. Šv. Josemaría šią
patirtį lygina su „naujosios
Viduržemio jūros“ atradimu, kuri
prieš mūsų akis atsiveria netikėtu
būdu. Pavyzdžiui „Kalvėje“ jis sako:

„Vidiniame gyvenime, kaip ir
žmogiškoje meilėje, turime būti
atkaklūs. Taip, reikia daug kartų iš
naujo apmąstyti tas pačias temas tol,
kol surasime „naująją Viduržemio
jūrą“.

„Kaip galėjau anksčiau to
nepastebėti?“, klausi nustebęs.
Paprasčiausiai dėl to, kad kartais mes
esame kaip akmenys, leidžiantys
vandeniui nubėgti paviršiumi, tačiau
nė lašo nesugeriantys.

Štai kodėl turime vėl ir vėl iš naujo
apmąstyti tuos pačius dalykus – nors
iš tiesų jie ne tie patys! – jei norime
sugerti Dievo palaiminimus.“ [4]

„Vėl ir vėl iš naujo apmąstyti tuos
pačius dalykus“, kad mums atsivertų



ten slypintys lobiai bei suprastume,
kad „iš tiesų jie ne tie patys!”. Toks
yra kontempliacijos kelias, į kurį
esame pašaukti. Tai reiškia tyrinėti
jūros lobius, kuriuose, iš pirmo
žvilgsnio, nėra nieko naujo, nes tai –
mūsų kasdienis peizažas. Romėnai
vadino Viduržemio jūrą „Mare
nostrum“, „mūsų jūra“: jūra, kurią
romėnai gerai pažinojo, kuri buvo jų
kasdienio gyvenimo dalis. Šv.
Josemaría kalbėjo apie naujosios
Viduržemio jūros atradimą todėl, kad
kai neriame gilyn į jūrą, kurią,
manome, labai gerai pažįstame, prieš
mūsų akis atsiveria platūs ir netikėti
horizontai. Tuomet galime kartu su
Šv. Kotryna Sieniete Švenčiausiajai
Trejybei tarti: „esi kaip gili jūra: kuo
giliau į Tave pasineriu, tuo daugiau
atrandu, o kuo daugiau atrandu, tuo
daugiau Tavęs ieškau“ [5].

Šie atradimai yra šviesos blyksniai,
kuriuos mums suteikia Dievas kaip
nori ir kada nori. Bet mūsų uolus



ieškojimas ir mąstymas taip pat
ruošia mūsų sielas priimti šias
šviesas iš Dievo. „Taip, kaip tas, kuris
anksčiau buvo tamsybėse ir staiga
savo akimis išvysta skaisčią saulės
šviesą bei aiškiai mato dalykus, kurių
anksčiau neregėjo, taip ir žmogus,
gavęs Šventąją Dvasią yra
apšviečiamas sieloje“ [6].

Šioje naujoje straipsnių serijoje
svarstysime kai kuriuos atradimus,
kuriuos savo vidiniame gyvenime
atrado Šv. Josemaría, kad galėtume
kartu su juo giliau panirti „į Dievo
meilės begalybę“.

Abba Pater!

Viena pamatinių tiesų, įsišaknijusių
pirmųjų Krikščionių bendruomenėje
buvo tai, kad jie gali kreiptis į Dievą
kaip Jo mylimi vaikai. Jėzus pats juos
išmokė: Tėve mūsų, kuris esi
danguje... (Mt 6, 9). Jis žydams
prisistatė kaip mylimasis Tėvo Sūnus
bei mokė savo mokinius elgtis taip



pat. Apaštalai girdėjo Jėzų kreipiantis
į Dievą žodžiu, kurį hebrajų vaikai
vartojo kreipdamiesi į savo tėvus.
Kai gavo Šventąją Dvasią, jie patys
ėmė šitaip kreiptis į Dievą. Tai buvo
radikaliai naujas kreipinys, bet
Šventasis Paulius nurodė tai kaip
visiems gerai žinomą ir
neprieštaraujantį Izraelio
pamaldumui: „Jūs gi esate gavę ne
vergystės dvasią, kad ir vėl
turėtumėte bijoti, bet gavote
įvaikystės Dvasią, kurioje šaukiame:
„Aba, Tėve!“ Ir pati Dvasia liudija
mūsų dvasiai, kad esame Dievo
vaikai.“ (Rom 8, 15-16)

Tai buvo įsitikinimas, pripildęs
apaštalus pasitikėjimo ir davęs
netikėtos drąsos: „O jei esame vaikai,
tai ir įpėdiniai. Mes Dievo įpėdiniai ir
Kristaus bendraįpėdiniai“ (Rom
8,17). Jėzus yra ne tik vienatinis Tėvo
Sūnus; Jis – daugybės brolių bei
seserų pirmagimis (plg. Rom 8,29; Kol
1,15). Naujasis Gyvenimas, kurį



atnešė Kristus, jiems buvo parodytas
kaip mylimų Dievo vaikų gyvenimas.
Ši tiesa nebuvo nei teorinė, nei
abstrakti: tai buvo tikrovė,
pripildžiusi juos begalinio
džiaugsmo. Tai atsispindi džiugiuose
šventojo apaštalo Jono pirmojo laiško
žodžiuose: „Žiūrėkite, kokia meile
apdovanojo mus Tėvas: mes
vadinamės Dievo vaikai ir esame!“ (1
Jn 3,1).

Dievo tėvystė, Jo labai ypatinga bei
švelni meilė kiekvienam žmogui
mums, Krikščionims, pažįstama jau
nuo vaikystės. Ir vis dėlto, esame
kviečiami tai atrasti asmeniškai ir
gyvai: taip, kad ši tiesa perkeistų
mūsų santykį su Dievu. Įsisąmoninus
šią mintį, prieš mūsų akis atsivers
nauja ramybės ir pasitikėjimo jūra,
neaprėpiamas horizontas, kurį
galime stengtis vis labiau pažinti visą
gyvenimą. Šventajam Josemaríai tai
buvo netikėtas atradimas, staigiai
atsivėrusi panorama, kuri slypėjo,



atrodytų, jau taip gerai pažįstamoje
vietoje.

Tai atsitiko 1931 m. rudenį, kaip jis
pasakojo po kelerių metų: „Galiu
pasakyti kada, kuriuo konkrečiu
momentu ir kurioje vietoje pirmą
kartą meldžiausi kaip tikras Dievo
sūnus. Jau vaikystėje išmokau Dievą
vadinti Tėvu maldoje „Tėve mūsų“.
Bet jaustis, matyti, žavėtis tuo Dievo
troškimu, kad būtume Jo vaikai... tai
nutiko gatvėje, sėdint automobilyje.
Valandą, gal valandą su puse,
nežinau, norėjau šaukti: „Abba,
Pater!“ [7]

Ir vėliau, dar daugybę mėnesių,
Šventasis Josemaría vis grįždavo prie
šios minties. Pavyzdžiui,
rekolekcijose, kurias atliko po metų,
jis rašė: „Pirmoji diena. Dievas yra
mano Tėvas. Ir aš nesiskirsiu su šia
mintimi.“ [8] Visa diena praleista
apmąstant Dievo Tėvystę! Nors iš
pirmo žvilgsnio tokia ilga



kontempliacija galėtų mus
nustebinti, bet būtent tai parodo kaip
giliai savo širdyje jis patyrė
dieviškąją įsūnystę. Mes taip pat
maldoje ir kiekvienąkart, kai
kreipiamės į Dievą, pirmiausia
turėtume puoselėti dėkingumą bei
laisvą atsidavimą, kylantį iš
pasitikėjimo Dievu. Bet tam, kad
mūsų ryšys su Dievu įgytų tokį
pagrindą, mums reikia asmeniškai
dar kartą suvokti tai, kad Dievas
tikrai trokšta būti mūsų Tėvu.

Kas man yra Dievas?

Galbūt mes taip pat, kaip Šv.
Josemaría, dar būdami vaikai
sužinojome, kad Dievas yra mūsų
Tėvas. Bet turime nueiti dar ilgą
paieškų kelią, kad įsisąmonintume,
kad buvimas Dievo vaikais yra reali
mūsų gyvenimo tikrovė. Kaip galime
palengvinti šias paieškas?

Pirmiausia tam, kad atrastume Dievo
tėvystę, teks dažnai atkurti



autentišką Jo atvaizdą. Kas man yra
Dievas? Sąmoningai ar ne, kai kurie
mano, jog Dievas yra tas, kuris
leidžia įstatymus bei gąsdina
bausmėmis visus, kurie tų įstatymų
nesilaiko. Kažkas, kas tikisi, jog Jo
valia bus įvykdyta ir pyksta, kai
nepaklūstam: trumpiau tariant,
Šeimininkas, kuris elgiasi su mumis
kaip su nepageidautinais subjektais.
Kitais atvejais (kartais taip pasitaiko
ir tarp krikščionių), Dievas yra
laikomas gero elgesio priežastimi. Jis
regimas kaip priežastis, dėl kurios
privalome stengtis siekti savo tikslo,
nors galbūt iš tiesų visai to
nenorime. Nepaisant to, Dievas „nėra
koks nors tironiškas Šeimininkas
arba griežtas ir nepermaldaujamas
Teisėjas: Jis yra mūsų Tėvas. Jis kalba
apie mūsų nuodėmes, mūsų klaidas,
mūsų kilnumo stoką; tačiau Jis tai
daro tam, kad mus iš to išvaduotų,
kad pasiūlytų mums savo Draugystę
ir Meilę.“ [9]



Kartais sunku suvokti, kad „Dievas
yra Meilė“ (1 Jn 4,8) dėl tėvystės
stokos įvairiose situacijose. Galbūt
girdėjome apie tėvystės krizę kalbant
draugus ar kolegas, kurie, galvodami
apie savo tėtį, neturi gerų
prisiminimų; todėl Dievo Tėvo
paveikslas jiems neatrodo toks
patrauklus. Su tokiais žmonėmis
kalbant apie tikėjimą, verta atkreipti
dėmesį į skausmą, kurį jų gyvenime
sukelia tėvo trūkumas. Tas skausmas
atskleidžia, kad tėvo poreikis yra
įspaustas jų širdyse: trūksta tėviško
rūpesčio bei meilės, kuri juos
pripildytų. Draugas ar kunigas
būdami šalia gali padėti žmogui
atrasti meilę Tėvo, „nuo kurio
kiekviena tėvystė danguje ir žemėje
turi vardą“ (Ef 3, 15). Kitam
padedant, žmogus taip pat patiria
rūpestingumo ir meilės grožį
„pašaukime būti ‚saugotoju‘“ [10]:
tuo, kuriame širdys ieško
prieglobsčio. Šio pašaukimo
patyrimas padeda pažadinti tėvą ar



motiną, kuris (ar bent troškimas
tokiu tapti) jau glūdi žmoguje. Atradę
tai, jie gali toliau savo sielos gelmėje
pažinti tikrąjį Dievo veidą ir būdą,
kuriuo esame pašaukti gyventi kaip
Dievo vaikai: žinodami, jog Jis mus
prižiūri su begaline Meile. Tėvas myli
savo vaiką ne už tai, ką jis daro, bet
paprasčiausiai dėl to, kad jis yra jo
vaikas. Tėvas linki savo vaikui gero ir
iš kiekvieno bando ištraukti tai, kas
jame geriausia, bet niekad
nepamiršta, koks vertingas vaikas
jau yra, nepaisant jo darbų.

Šios realybės įsisąmoninimas mums
labai padeda ypač tada, kai
suklystame arba matome atskirtį
tarp savo realaus gyvenimo bei
pasaulio pateikiamų gyvenimo
„modelių“, dėl kurių kartais galime
jaustis menki. „Tai mūsų tikrasis
„ūgis“, mūsų dvasinis identitetas:
mes esame Dievo mylimi vaikai.
Visada. Tad kai savęs nepriimame
tokių, kokie esame, kai būname



niūrūs, negatyviai elgiamės,
išduodame, kad dar nepažįstame
savo tapatybės iš esmės. Tai tarsi
nueiti šalin, kai Dievas nori į mane
pažvelgti, bandant sugadinti Jo man
skirtą svajonę. Dievas myli mus
tokius, kokie esame ir jokia mūsų
padaryta nuodėmė, kaltė ar klaida
neprivers Jo apsigalvoti.“ [11]

Suvokti, kad Dievas yra mūsų Tėvas,
taip pat reiškia ir leisti, kad Jis į mus
žvelgtų kaip į mylimiausius vaikus.
Tuomet taip pat suprasime, kad
mūsų „vertė“ nepriklauso nuo to, ką
turime (talentų) ar nuo to, ką darome
(sėkmės), bet nuo Meilės, Kuri mus
sukūrė, kuri „svajojo“ bei sukūrė
mus dar prieš pasaulio sutvėrimą (Ef
1, 4). Atsižvelgdamas į tai, kad
moderniame pasaulyje Dievo idėja
pateikiama labai šaltai, Benediktas
XVI nuo pat pontifikato pradžios
norėjo priminti, kad „mes nesame
atsitiktiniai ir bejausmiai evoliucijos
produktai. Kiekvienas iš mūsų yra



Dievo minties vaisius. Kiekvienas iš
mūsų yra norėtas, kiekvienas yra
mylimas, kiekvienas yra būtinas.“ 
[12] Ar ši mintis tikrai paveikia mūsų
kasdienybę?

Dievo vaikų viltingas pasitikėjimas

Šv. Josemaría dažnai primindavo
Opus Dei tikintiesiems, kad „mūsų
dvasinio gyvenimo pamatas yra
dieviškosios įsūnystės jausmas“ [13].
Jis tai lygindavo su „siūlu, kuris
jungia nuostabaus vėrinio perlus.
Dieviškoji įsūnystė yra siūlas, drauge
laikantis visas dorybes, nes visos jos
būtent ir yra Dievo vaikų dorybės“ 
[14]. Labai svarbu prašyti Dievo, kad
atvertų šią „naująją jūrą“, kuri
palaiko ir formuoja visą mūsų
dvasinį gyvenimą.

Dieviškosios įsūnystės „siūlas“ veda
prie „kasdienio viltingo atsidavimo“ 
[15]: požiūrio, kuris geriausiai
atsiskleidžia vaikuose, ypač tuomet,
kai jie dar visai maži. Dėl to Šv.



Josemaríos gyvenime bei raštuose
dieviškoji įsūnystė glaudžiai siejama
su dvasine vaikyste. Ar vaikas labai
sureikšmina griuvimus,
besimokydamas važiuoti dviračiu?
Visai ne, kol mato tėtį stovintį
netoliese ir raginantį dar sykį
pabandyti. Štai ką reiškia viltingas
atsidavimas. „Tėtis sako, kad galiu...
tad pirmyn!”

Suvokimas, kad esame Dievo vaikai,
suteikia mums reikiamo tvirtumo,
kad galėtume vykdyti Viešpaties
mums patikėtą misiją. Jausimės kaip
tas vaikas, kuriam tėvas sako: „Vaike,
eik ir padirbėk šiandien
vynuogyne“ (Mt 21, 28). Galbūt
pirmoji mūsų reakcija bus išgąstis,
nes galvosim apie visokius galimus
sunkumus. Bet jau kitą akimirką
prisiminsime, kad tai mūsų Tėvas
šito prašo, taip parodydamas didį
pasitikėjimą. Kaip Kristus, išmoksime
atsiduoti į Dievo rankas ir iš širdies
gilumų Jam sakyti: tebūnie ne kaip aš



noriu, bet kaip tu. (Mk 14, 36) Šv.
Josemaría savo gyvenimu mokė mus
elgtis taip, kaip Kristus: „Visus savo
gyvenimo metus aš stengiausi
vadovautis šia džiaugsminga tiesa.
Mano malda visada būdavo tokia pat,
išskyrus vieną kitą niuansą. Aš
sakydavau: Viešpatie, Tavo valia esu
čia, Tu man patikėjai tą ar aną, ir aš
pasitikiu Tavimi. Žinau, kad esi mano
Tėvas; o juk vaikai visada ir visiškai
pasitiki savo tėvais.“ [16] Negalime
neigti, kad pasitaikys sunkumų. Bet
juos pasitiksime žinodami, jog, kad ir
kas benutiktų, mūsų Visagalis Dievas
mus lydi: Jis yra šalia ir mus saugo.
Jis padarys tai, ką mes bandome
atlikti: galiausiai juk tai Jo darbas.
Galbūt tąjį darbą Dievas atliks kitu
būdu, kuris bus daug vaisingesnis.
„Iš tiesų atsidavęs Viešpačiui, išmoksi
tenkintis tuo, kas atsitinka, ir
neprarasti ramybės, jei darbai – nors
ir dėjai visas pastangas bei
naudojaisi tinkamomis priemonėmis



– neišeina tokie, kokių norėtum… Juk
„išeis“ taip, kaip norėjo Dievas.“ [17]

Stiprinant mūsų „dieviškosios
įsūnystės pojūtį“

Reikėtų paminėti, kad Šv. Josemaría
nenurodė, kad Opus Dei dvasia yra
dieviškoji įsūnystė, jis kalbėjo apie
dieviškosios įsūnystės pojūtį.
Nepakanka būti Dievo vaikais: reikia
suvokti, kad esame Dievo vaikai, kad
mūsų gyvenimas remtųsi tuo
„pojūčiu“. Širdyse būnant visiškai
tikriems dėl šios minties, turėsime
tvirčiausią pamatą, koks tik gali būti.
Tiesa apie dieviškąją įsūnystę tampa
aktyvia realybe, kuri ypatingai aidi
mūsų gyvenime.

Šį „pojūtį“ sustiprinti padeda
pastangos dar giliau pažinti tąją
realybę protu bei širdimi. Protu
pirmiausia maldoje apmąstant tas
Biblijos ištraukas, kuriose kalbama
apie Dievo tėvystę, mūsų įsūnystę bei
Dievo vaikų gyvenimą. Galime



pasitelkti Šv. Josemaríos tekstus,
kuriuose kalbama apie tai, ką reiškia
būti Dievo vaiku [18], arba galime
skaityti kitų šventųjų ar krikščionių
autorių apmąstymus [19].

Širdimi galime giliau pažinti tai, kad
esame Dievo vaikai, jei pasitikėdami
kreipsimės į Dievą Tėvą, atsiduodami
Jo Meilei. Galime atgaivinti sūnaus
pasitikėjimą stengdamiesi nuolat
prisiminti, kad Jis mus myli. Mums
gali padėti kreipimaisi į Dievą:
trumpos maldos ar pamaldumo
frazės. Šv. Josemaría siūlė: „Daug
kartų per dieną širdyje vadink jį
Tėvu, savo širdyje sakyk Jam, kad tu
Jį myli, garbini, kad jauti
pasididžiavimą ir tvirtumą, nes esi Jo
vaikas.“ [20] Galime pasinaudoti
trumpomis maldomis, kurios padės
kasdieną pradėti tvirtai suvokiant,
kad esame Dievo vaikai arba ją baigti
padėkos, atgailos bei vilties malda.
Popiežius Pranciškus jauniems
žmonėms pasiūlė šią maldą:



„Viešpatie, ačiū, kad myli mane. Esu
tikras, kad myli mane. Padėk man
pamilti savo paties gyvenimą! Ne
kaltes, kurias reikia pataisyti, bet patį
gyvenimą, kuris yra didžiulė dovana,
nes tai yra laikas, kai galime mylėti ir
būti mylimi“ [21].

Grįžti į Tėvo namus

Šeima apibūdinama kaip „vieta, į
kurią grįžtame“, kur randame
užuovėją ir poilsį. Kaip mėgo sakyti
šv. Jonas Paulius II, tai „meilės ir
gyvenimo šventykla“ [22]. Ten iš
naujo randame Meilę, kuri suteikia
mūsų gyvenimui prasmę ir vertę: juk
šeima yra ta vieta, kurioje Meilė
gimsta.

Jausdami, kad esame Dievo vaikai,
galime pasitikėdami grįžti pas Jį, kai
esame pavargę, kai kiti su mumis
netinkamai elgiasi ar kai jaučiamės
sužeisti... taip pat ir kai įžeidžiame Jį.
Grįžimas pas Tėvą – tai dar vienas
būdas išgyventi „viltingą



atsidavimą“. Turėtume dažnai
apmąstyti palyginimą apie tėvą ir du
jo sūnus, kurį mums pasakoja Šv.
Lukas (žr. Lk 15, 11-32). „Dievas
mūsų laukia kaip tėvas palyginime:
plačiai išskėtęs rankas, nors to
nenusipelnėme. Nesvarbu, kokio
dydžio yra mūsų skola. Taip, kaip
sūnus palaidūnas, mes teturime
atverti savo širdį, ilgėtis Tėvo namų,
stebėtis ir džiaugtis dovana: iš Dievo
gauta galimybe vadintis Dievo
vaikais, nors mūsų atliepas Jam buvo
toks skurdus“ [23].

Galbūt tas sūnus menkai tesusimąstė,
kiek kančios sukėlė Tėvui. Ko jis
labiausiai ilgėjosi, tai gyvenimo, kurį
turėjo tėvo namuose (žr. Lk 15,
17-19). Jis išsiruošė namo
paprasčiausiai tetrokšdamas tapti
dar vienu tarnu, vienu iš daugelio.
Nepaisant to, jo tėvas priėmė jį (išėjo
pasitikti, apkabino ir apibėrė
bučiniais!), primindamas jo giliausią
tapatybę: jis buvo jo sūnus.



Akimirksniu tėvas davė įsakymą
grąžinti sūnaus drabužius, apavą ir
žiedą – ženklus, bylojančius apie jo
įsūnystę, kurios joks blogas elgesys
negali panaikinti. „Ir vis dėlto, tai
buvo jo paties sūnus: šio ryšio
negalėjo pakeisti ar nutraukti joks
netinkamas elgesys“ [24].

Nors kartais į Dievą žvelgiame kaip į
Šeimininką, kurio tarnai esame, ar
kaip į kietaširdį Teisėją, Jis lieka
ištikimas savo Tėviškai Meilei.
Galimybė priartėti prie Jo po
nupuolimo visuomet yra nuostabi
proga iš tiesų Jį atrasti. Tai taip pat
atskleidžia mums mūsų tapatybę.
Tikrovė nėra tik tai, kad Dievas
panorėjo ir nusprendė mus pamilti.
Tikrovė yra tai, kad, per malonę, mes
tikrai esame Dievo vaikai. Mes esame
Dievo vaikai: niekas niekada negali iš
mūsų išplėšti šio kilnaus titulo. To
negalime padaryti net mes patys.
Taigi, matydami savo silpnumo,
sąmoningos ir savanoriškos



nuodėmės tikrovę, niekada
nepraraskime vilties. Kaip sakė Šv.
Josemaría: „Tai ne galas. Dievas turi
paskutinį žodį. Tas žodis tariamas su
gelbstinčia ir gailestinga meile: tai
mūsų dieviškosios įsūnystės žodis“ 
[25].

Mūsų rūpestis – mylėti

Dieviškosios įsūnystės „jausmas“
viską perkeičia, kaip perkeitė Šv.
Josemaríos gyvenimą, jam atradus
šią „naująją jūrą“. Kaip pasikeičia
vidinis pasaulis, kai jis grindžiamas
ne savo progreso stebėjimu ir naujų
pasiryžimų tobulėjimui kėlimu, bet
Meile, kuri visuomet eina pirma ir
laukia mūsų! Jei teikiame pirmenybę
tam, ką mes darome, verčiame savo
vidinį gyvenimą suktis vien aplink
savo asmeninį tobulėjimą. Tolimoje
perspektyvoje, toks gyvenimo būdas
ne vien kelia riziką Dievo meilę
pamiršti ir palikti tamsioje sielos
kertelėje, bet veda prie nusivylimo,



nes liekame vieni kovoti su savo
klaidomis.

Bet kai visa ko centras tampa tai, ką
daro Dievas, kai leidžiamės būti Jo
mylimi, kai kasdien priimame jo
Išgelbėjimą, mūsų kova įgauna
visiškai kitą atspalvį. Jei esame
nugalėtojai, dėkingumas ir
šlovinimas gana natūraliai ims
trykšti iš mūsų vidaus. Jei mes
kenčiame pralaimėjimą,
pasitikėdami grįšime pas Dievą,
mūsų Tėvą, prašydami atleidimo ir
leisdamiesi Jo apkabinami. Taip mes
suvoksime, kad „dieviškoji įsūnystė
nėra ypatinga dorybė su savais
veiksmais, bet veikiau nuolatinė
žmogaus, besistengiančio gyventi
dorybėmis, būsena. Visa mūsų
veikla, mūsų dorybių praktikavimas,
kartu gali ir turi būti mūsų
dieviškosios įsūnystės
praktikavimas“ [26].



Pralaimėjimas neegzistuoja tam,
kuris kasdien stengiasi priimti Dievo
Meilę. Net nuodėmė gali tapti
galimybe prisiminti savo – vaikų –
tapatybę ir grįžti pas Dievą Tėvą,
kuris primygtinai ateina mūsų
pasveikinti, tardamas: „Vaike, mano
vaike!” Kaip sakė Šv. Josemaría, šis
suvokimas suteiks jėgų, kurių mums
reikia, kad vėl iš naujo sektume savo
Viešpatį. „Žinau, kad tu ir aš tikrai
išvysime, padedant malonės šviesai,
kas turi būti sudeginta ir tai
sudeginsim, kas turi būti išrauta, ir
tai išrausim, kas turi būti atiduota –
ir tai paliksim.“ [27] Tai padarysim
ramiai, nepraradę užsidegimo,
niekuomet nebandydami sumaišyti
idealaus krikščioniško gyvenimo su
perfekcionizmu [28]. Tuomet mūsų
gyvenimo centru taps Dievo Meilė
mums ir mūsų vienintelis rūpestis
bus mylėti. Būsime kaip maži vaikai,
atradę trupinėlį Tėčio meilės,
ieškantys tūkstančio būdų parodyti
savo dėkingumą ir atsakyti su tiek



meilės (daug ar mažai), kiek tik
sugeba jos duoti.

[1] Fernando Ocáriz, Pastoracinis
laiškas, 2017 m. vasario 14 d., nr. 30.

[2] Šv. Josemaría, Kelias, nr. 961; 
Dievo bičiuliai, nr. 239.

[3] Šv. Josemaría, Kai Kristus eina pro
šalį, nr. 97.

[4] Šv. Josemaría, Kalvė, nr. 540.

[5] Šv. Kotryna Sienietė, Dialogai, nr.
167.

[6] Šv. Kirilas Jeruzalietis, Katechezės
16, 16.

[7] Šv. Josemaría, Meditacija, 1969 m.
gruodžio 24 d. (in: Andres Vázquez
de Prada, The Founder of Opus Dei,
vol. 1, Scepter, p. 334).

https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/


[8] Šv. Josemaría, Asmeniniai užrašai,
nr. 1637 (in: Andres Vázquez de
Prada, The Founder of Opus Dei, vol.
1, Scepter, p. 400).

[9] Šv. Josemaría,Kai Kristus eina pro
šalį, nr. 64.

[10] Popiežius Pranciškus, 
Inauguracijos Mišių homilija, 2013 m.
kovo 19 d.

[11] Popiežius Pranciškus, Homilija
per Pasaulio jaunimo dienų šv. Mišias
Krokuvos Campus Misericordiae,
2016 m. liepos 31 d.

[12] Popiežius Benediktas XVI, 
Inauguracijos Mišių homilija, 2005 m.
balandžio 24 d.

[13] Šv. Josemaría, Laiškas, 1961 m.
sausio 25 d.

[14] Šv. Josemaría, Užrašai iš jo
pamokslų, 1974 m. liepos 6 d.

https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2013-03-19_inauguracijos-misios
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/benediktas_xvi/homilijos/2005-04-24_inauguracijos-misios


[15] Fernando Ocáriz, Pastoracinis
laiškas, 2017 m. vasario 14 d., nr. 8.

[16] Šv. Josemaría, Dievo bičiuliai, Nr.
143.

[17] Šv. Josemaría,Vaga, Nr. 860.

[18] Pagal Fernando Ocáriz,
“Filiación divina” [in:] Diccionario de
san Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
519-526.

[19] Jubiliejiniai Gailestingumo metai
padėjo išryškinti kai kuriuos iš jų.
Plg. Bažnyčios susirinkimą naujosios
evangelizacijos skatinimui, 
Gailestingi kaip Tėvas. Šaltiniai
jubiliejiniams Gailestingumo metams
2015-2016.

[20] Šv. Josemaría,Dievo bičiuliai, nr.
150.

[21] Popiežius Pranciškus, Homilija
per Pasaulio jaunimo dienų šv. Mišias

https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae


Krokuvos Campus Misericordiae,
2016 m. liepos 31 d.

[22] Šv. Jonas Paulius II, Homilija,
2003 m. gegužės 4 d.

[23] Šv. Josemaría,Kai kristus eina
pro šalį, nr. 64.

[24] Šv. Jonas Paulius II, Dives in
Misericordia, nr. 5.

[25] Šv. Josemaría, Kai Kristus eina
pro šalį, Nr. 66.

[26] F. Ocáriz ir I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27] Šv. Josemaría, Kai Kristus eina
pro šalį, nr. 66.

[28] Plg. Fernando Ocáriz, 
Pastoracinis laiškas, 2017 m. vasario
14 d., nr. 8.

https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/homilijos/2016-07-31_jaunimo-misios-campus-misericordiae
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/jonas_paulius_ii/enciklikos/dives-in-misericordia
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/jonas_paulius_ii/enciklikos/dives-in-misericordia
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/


pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/naujieji-atradimai-i-ta-
pirmoji-dievo-vaiko-malda/ (2026-01-21)

https://opusdei.org/lt-lt/article/naujieji-atradimai-i-ta-pirmoji-dievo-vaiko-malda/
https://opusdei.org/lt-lt/article/naujieji-atradimai-i-ta-pirmoji-dievo-vaiko-malda/
https://opusdei.org/lt-lt/article/naujieji-atradimai-i-ta-pirmoji-dievo-vaiko-malda/

	Naujieji atradimai (I): „Ta pirmoji Dievo vaiko malda“

