
opusdei.org

Meilė – tai kažkas
nepaprasto (XII):
Pašaukimas į
santuoką

„Pašaukimo kurti krikščionišką
šeimą grožis kviečia siekti ne
‘antrarūšio’, bet ‘pirmarūšio’
šventumo.“

2020-12-15

Kai šv. Josemaría tik pradėjo kalbėti
apie pašaukimą į santuoką (beveik
prieš šimtmetį) šių dviejų sąvokų
sujungimas paprastai trikdydavo
žmones ar net priversdavo juoktis.



Tai buvo tas pats, kas kalbėti apie
besparnį paukštį arba kvadratinį
ratą. „Juokiesi, kad sakau, jog turi
“pašaukimą santuokai”? Iš tiesų turi
būtent tai: pašaukimą“ [1]. Tais
laikais, o kartais net ir šiandien,
pasakymas “turėti pašaukimą“ siejasi
su įprasto gyvenimo palikimu
nuošalėje tam, kad galėtum tarnauti
Dievui ir Bažnyčiai. Daugumai
žmonių tai siejasi su šeimos, namų,
darbo, pirkinių, sąskaitų, skalbimo
mašinos ar likučių šaldytuve
palikimu...

Šis sąrašas besikeičiantis ir
nenuspėjamas kaip ir gyvenimas.
Požiūris į „santuoką kaip tikrą
pašaukimą iš Dievo“ [2] kyla
tiesiogiai iš įsitikinimo, kad Dievas
palaimina šeimos gyvenimą ir nori
ten „apsigyventi“. O juk tu  Šventasis,
tavo sostas  Izraelio šlovės giesmės!,
sako psalmė, kuria Jėzus meldėsi ant
kryžiaus (Ps 22, 4). Dievas, Šventasis,
nori gyventi šeimose. Savo



gyvenimais, išreikšdamos meilę,
šeimos kviečiamos tapti gyriumi Jam:
tapti „dangumi“ nepaisant visų
neišvengiamų šios laikinos vietos –
mūsų žemiškojo gyvenimo –
trūkumų.

Kad kelionė būtų gera

Tas jaunuolis juokėsi, kai išgirdo
žodžius „pašaukimas į santuoką“, bet
jis taip pat susimąstė. Ir jam buvo
duotas konkretus patarimas:
„Atsiduok šv. Rapolo globai, kad kaip
Tobiją nuvestų tave skaistų iki kelio
pabaigos“ [3]. Šv. Josemaría čia
remiasi vieninteliu pasakojimu
Biblijoje apie šį archangelą, kurį jis
ypatingai mylėjo. Iš tos didelės
meilės ir pasitikėjimo, šv. Josemaría
archangelo Rapolo globai labai anksti
patikėjo savo apaštalavimą su
jaunais žmonėmis [4]. „Tobito knyga
užburianti,“ – vieną kartą sakė jis [5].
Nors visa knyga yra pasakojimas apie
kelionę, ji leidžia mums giliai įsijausti



į dviejų šeimų gyvenimą ir stebėti
trečiosios gimimą. Ir netgi pati
kelionė susijusi su namų atmosfera,
mažomis detalėmis, kurias amžiais
vaizdavo meninikai. Tai vienintelė
knyga Šventame Rašte, kurioje
aprašomas šuo, lydintis Tobiją ir šv.
Rapolą (plg. Tob 6, 1; 11, 4).

Kai Tobijas jau ruošiasi iškeliauti, jo
tėvas palaimina šiais žodžiais: 
Dangaus Dievas saugiai tenuveda tave
tenai ir tesugrąžina man sveiką.
Mano sūnau, telydi jo angelas judu,
kad būtumėte saugūs (Tob 5, 17). Šv.
Josemaría perfrazuodavo šiuos
žodžius sutekdamas palaiminimą
keliausiantiems: „Tegul Dievas būna
tavo kelyje ir tegu Jo Angelas eina su
tavimi“ [6]. Tikra kelionė, labiausiai
viską apsprendžianti, yra gyvenimo
kelias, kai vyras ir žmona abipusiai
vienas kitam save atiduoda
santuokoje, atsakydami į Dievo
pasaulio sutvėrimą menančią
svajonę [7]. Todėl taip svarbu leisti



jauniems žmonėms atrasti ir iš naujo
suprasti „krikščioniškos šeimos
pašaukimo grožį“ [8]: pašaukimą ne į
antrarūšį, bet pirmarūšį šventumą.

Kai gyvenimas prasideda iš tikrųjų

Žmogaus pašaukimas gimsta iš
paprasto atradimo, kuris įneša
daugybę pasekmių: įsitikinimą, kad
mūsų gyvenimo prasmė bei tiesa
nerandamos gyvenant dėl savęs, dėl
savo rūpesčių, bet dėl kitų.
Suvokiame, kad gyvenime esame
gavę tiek daug meilės ir kad esame
pašaukti daryti tą patį: duoti meilę.
Tik taip atrandame patys save.
Dalinti meilę ne tik laisvomis
akimirkomis, kad nuramintume savo
sąžinę, bet paversti meilę centriniu
mūsų gyvenimo tikslu, aplink kurį
sukasi visi rūpesčiai.

Prieš ir po santuokos su Sara,
jaunasis Tobijas gauna patarimų apie
santuoką kreipiančių į tai, kas jame
kilniausia. Jo tėvas Tobitas, kuris



išsiunčia jį į kelionę, kad gautų
pinigų ateičiai (plg.Tob 4, 2), nori jam
perduoti paveldą, kurį labiausiai
vertino. Mano sūnau, kai numirsiu,
prideramai palaidok mane. Rūpinkis
savo motina ir nepalik per visas jos
gyvenimo dienas. Daryk visa, kas tik
jai patinka, ir niekuo neužduok jai
širdies... atsimink Viešpatį mūsų
Dievą, ir suvaldyk kiekvieną norą
nusidėti ar sulaužyti jo įsakymus...
Nenusuk savo veido nė nuo vieno
vargšo, ir Dievo veidas nebus
nugręžtas nuo tavęs. Jeigu turi daug
mantos, duok išmaldos iš savo
pertekliaus; jeigu mažai, nebijok duoti
iš to, ką turi... Visada šlovink Viešpatį
Dievą, prašyk jo ištiesinti tavo kelius
ir suteikti sėkmės visoms tavo
pastagoms ir užmojams (Tob 4, 3-19).
Po keleto savaičių Tobijas veda ir
ruošiasi kelionei į tėvų namus. Jo
uošvė Edna išsiskiriant paprašo: 
Mano vaikeli ir brangus mano broli,
teparveda tave Dangaus Viešpats
laimingai! O kad aš galėčiau pamatyti



tavo ir savo dukters vaikus prieš
numirdama! Viešpaties akivaizdoje aš
patikiu tau savo dukterį, nedaryk per
visas jos gyvenimo dienas nieko, kas
ją įskaudintų (Tob 10, 12).

Dievas pašaukia vyrą ir žmoną
saugoti vienam kitą, rūpintis vienas
kitu, dovanoti savo gyvenimus vienas
kitam: iš čia kyla asmeninio
išsiskleidimo paslaptis. Didžiausia
gyvenimo prasmė – duoti gyvybę. Tai
matome Jėzaus gyvenime: Aš atėjau,
kad žmonės turėtų gyvenimą, – kad
apsčiai jo turėtų (Jn 10, 10). Taip
gyveno Juozapas ir Mergelė Marija –
pačia nuolankiausia, švelniausia ir
labiausiai ištobulinta meile, kokią tik
matė pasaulis: rūpindamiesi vienas
kitu ir labiausiai rūpindamiesi
Gyvenimu, tapusiu kūnu. Dievas
nori, kad taip gyventų Jo mokiniai:
kad ir kur būtume, spinduliuotume
Jo džiaugsmą, Jo troškimą gyventi.
Tai yra mūsų krikščioniškos misijos
prasmės branduolys.



„Meilės ir šypsenos trūkumas
pavertė mūsų miestus dykumomis.
Tiek daug pramogų, tiek daug
dalykų, skirtų švaistyti laiką ar
juokinti, tačiau trūksta meilės.
Šeimos šypsena gali panaikinti mūsų
miestų virtimą dykumomis. Tai
šeimos meilės pergalė. Jokia
ekonominė ir politinė inžinerija
negali pakeisti šeimų indėlio. Babelio
projektas stato dangoraižius be
gyvybės ženklų. Kai tuo tarpu Dievo
Dvasia padaro dykumą vaisinga (plg. 
Iz 32, 15)“ [9].

Didžiausia gyvenimo prasmė yra
duoti gyvybę. Šis atradimas, kurį
galima suvokti dar esant paaugliu,
kartais pasiekiamas tik vėlai
gyvenime, žymi tikrą perėjimą iš
vaikystės į brandą. Galima sakyti,
kad tik tada pradedama būti tikru
asmeniu, tik tada prasideda
gyvenimas. Nes „turėti didžias
svajones yra gyvenimo ženklas;
mylėti – štai, ką reiškia gyvenimas.



Mylėti taip, kad galėtum save
atiduoti mylimajam. Gebėti pamiršti
save (tai yra būti savimi), galėti mirti
dėl kažko, tai reiškia gyventi.
Žmogus, kuris galvoja tik apie save
yra niekas, tuščias. Tik tas žmogus,
kuris gali pamiršti save, paaukoti
save, žodžiu, kuris gali mylėti, yra
gyvas“ [10].

„Taip“ matmuo

Šitaip žvelgdami pamatome, kaip toli
santuokos pašaukimas yra nuo
„impulso patenkinti save arba
savanaudiško savo asmenybės
išpildymo“ [11]. Mūsų asmenybė
tikrai skleidžiasi, kai galime save
atiduoti kitam asmeniui. Santuokinis
gyvenimas yra daugybės
pasitenkinimo ir džiaugsmų šaltinis,
tačiau kiekvienam aiškiai matomos
ir problemos, reikalavimai,
nusivylimai, atsirandantys gyenant
kartu. Visgi kaip lengva yra stengtis



pabėgti nuo šio ne tokio patrauklaus
meilės veido.

Galime pagalvoti, kaip atidžiai ir
rūpestingai planuojamos kai kurios
santuokų šventės: nevengiant jokių
išlaidų, darant viską, kad būtų
užtikrinta, jog šventė būtų
nepamirštama ir verta šeimos
socialinės padėties. Bet po to ateina
kasdienio gyvenimo realybė,
nusivylimas, kuris gali kilti po kelių
mėnesių ar kelerių metų.
Susiduriama su šeimos gyvenimo
netobulumu: kyla problemos, aiškiai
matomi sutuoktinio trūkumai, sunku
kalbėtis vienam su kitu, klausytis
vienam kito, gydyti žaizdas, išlieti
meilę. Tada galima prarasti
suvokimą, kad santuoka yra „tikras
kvietimas iš Dievo,“ kuris prašo
sutuoktinių atsiduoti vienas kitam
kaip tėvui, motinai, vyrui, žmonai...
iš pašaukimo. Tikrai būtų labai gaila,
jei šeima, kuriai Dievas norėjo tikros
laimės net dideliuose sunkumuose,



nuklįstų nuo kelio ir baigtų savo
dienas patenkinti tuo, kad taikiai
sugyvena.

Santuokos dieną vyras ir moteris
atsako „taip” į klausimą ar myli
vienas kitą, Bet tikrasis atsakymas
yra duodamas per jų gyvenimą:
kalamas žaizdre, žemoje, „visą
gyvenimą“ abipusio „taip“, ugnyje. „Į
svarbiausius gyvenimo klausimus
atsakome visu savo gyvenimu.
Nesvarbu, ką sakome, kokius žodžius
vartojame. Galiausiai atsakymas
regimas iš veiksmų. Kas tu toks? Ko
tu iš tikrųjų nori? Atsakyti į šiuos
klausimus galime tik visu savo
gyvenimu“ [12]. Ir šis viso gyvenimo
„taip“ tampa vis gilesnis ir
autentiškesnis. Neišvengiamas
naivumas, kuris pažymi santuokinio
gyvenimo pradžią, perkeičiamas
šviesos pripildytu nekaltumu, be
jokio cinizmo: į „taip, mieloji
(mielasis)“, kuris dabar jau pažįsta,
bet taip pat myli.



Didis šio „taip“ gilumas yra
neatšaukiamas, jei meilė tikra. Tai
yra priežastis, dėl kurios Bažnyčia
eina prieš srovę savo mokymu apie
sužadėtuvių laiką ir sutuoktinių
atvirumą gyvybei. Nors šis požiūris
veda prie kaltinimų, kad tai
neprotinga ir griežta, ji kantriai
reikalauja, nes žino, kad Dievas
kviečia saugoti žmogiškos meilės
tiesą, ypač „ten, kur ji gimsta“ [13].
Taip darydama Bažnyčia negina
abstrakčios tiesos, taisyklės iš
naudojimosi vadovo. Greičiau ji
saugo konkrečią gyvenimų tiesą,
žmonių santykius nuo mirtinos ligos,
nuo nuodų, kurie subtiliai
įsiskverbia, pirmiausia apsirengę
kaip romantika ir triumfas, kol staiga
kaukė nuplėšiama: pasirodo
savanaudiškumas, kuris kiekvieną
sutuoktinį uždaro savyje.

Tiesa, kad žmoguje, kuris galvoja:
„džiaugsiuosi viskuo, ką mano kūnas
man gali duoti ir dalinsiuosi juo su



bet kuo, kas tik norės prie manęs
prisijungti“, yra aiški gyvenimo
didybė ir džiaugsmas. Šiame
požiūryje į gyvenimą galime girdėti
aiškų aidą iš pirmųjų Pradžios
knygos skyrių: jaunystė – skanus
vaisius... kodėl neskanauti jo iki
galo? Kodėl Dievas nori iš manęs
pasiglemžti šį saldumą? (plg. Pr 3,
2.6). Jauni žmonės, kurie stengiasi
gyventi krikščionišką gyvenimą,
jaučia tą patį potraukį, bet mato, kad
tai tik miražas ir nori suvokti tiesą
giliau. Stengdamiesi išlaikyti savo
meilę tyrą arba atgati savo
nekaltybę, jei ją prarado, jie ruošiasi
mylėti „nepasisavindami“ kito
žmogaus, jo „neišnaudodami“. Vienu
ar kitu būdu jie savęs klausia: su kuo
aš dalinsiuosi šiuo gyvenimo
troškimu, kurį jaučiu viduje? Ar tai iš
tikrųjų tas žmogus? Ar iš tikrųjų
mylėsime vienas kitą, ar tik trokšime
vienas kito? Jie žino, kad kartu su
savo kūnu, jie atiduos savo širdį,
savo asmenį, savo laisvę. Jie žino,



kad būtent tai slypi ištarus „taip
amžinai“. Jie žino, kad kiekvienas
žmogus yra vertas „taip be sąlygų ir
reikalavimų.“ Jei šio sprendimo
trūksta ‒ jie nei pasiruošę dovanotis,
nei tokią dovaną priimti: tai jų viduje
paliktų tuštumą, kurią galbūt
pastebėtų tik laikui bėgant.

Ta pati „logika“ yra pagrindas ir
tiems, kurių pašaukimas yra
celibatas ir kurie nori Dievą mylėti
savo kūnu, diena iš dienos jį
atiduodami. Taip, santuoka ir
celibatas vienas kitą nušviečia ir yra
vienas kitam reikalingi, nes abu
išreišia tą neatlyginamumą, kuris
gali būti suvoktas tik Dievo šviesoje,
dėl paties Dievo paveikslo, kurį Jis
įdėjo mumyse, per kurį save ir kitus
matome kaip dovaną ir suvokiame,
kad esame pašaukti atduoti
gyvenimą: savo tėvams, vaikams,
anūkams... visiems.



Kai Jėzus atskleidžia šią gilią meilės
prasmę, Jo mokiniai pasimetę, Jis turi
jiems paaiškinti: Ne visi išmano tuos
žodžius, o tik tie, kuriems duota
išmanyti (Mt 19, 11). Jauni žmonės ir
tėvai, kurie stengiasi gyventi
krikščionišką gyvenimą, dažnai
susiduria su supratingumo trūkumu
iš kitų. Jie turėtų suvokti, kad giliai
viduje daug žmonių juos gerbia, nors
kartais jie negali tiksliai išreikšti dėl
ko. Jie gerbia, nes savo nuoširdžia
meile krikščionys aiškiai išreiškia
Dievo meilės džiaugsmą ir laisvę,
troškimą, kuris „neišsakomais
atodūsiais“ (Rom 8, 26) glūdi
kiekvieno vyro ir moters širdyje.

Širdis, kuri nenori kentėti

Vardas Rapolas reiškia „Dievas
gydo“. Tai reiškia, kad Dievas prižiūri
ir rūpinasi kiekvienu žmogumi.
Archangelo įsikišimas į Tobito, Anos,
Tobijo ir Saros gyvenimus yra aiški
tikrovės, kurios kartais nematome,



išreiška. Dievo globėjiškas rūpestis
šeimomis, svarba, kurią Jis teikia jų
sėkmei ir laimei (plg. Tob 12, 11-15).
Dievas nori būti arti mūsų, nors
kartais atsisakome Jam tai leisti, nes
iš tikrųjų nenorime, kad Jis būtų
šalia. Sūnaus palaidūno, kuris išėjo į 
tolimą šalį (Lk 15, 13), pasakojime
galime matyti ne tik konkrečius
žmones, bet visas visuomenes ir
kultūras: pasaulį, kuris nutolsta nuo
Dievo ir tampa atšiauria vieta.
Nepaisant visko, kaip tėvas
palyginime, Dievas niekad
nepavargsta laukti ir visada randa
būdą būti šioje kartais tragiškoje
tikrovėje. Jis ieško kiekvieno
žmogaus, nori išgydyti jo žaizdas.

Tobito knyga taip pat parodo, kad
Dievo artumas ir rūpinimasis
šeimomis nereiškia, kad jos bus
apsaugotos nuo bet kokio sunkumo.
Pavyzdžiui, Tobitas yra teisus
žmogus, netgi herojiškas, bet Dievas
leidžia, kad jis apaktų (plg. Tob 2, 10).



Dėl šios priežasties jo žmona turi
ieškoti pinigų šeimai ir vieną dieną
kartu su užmokesčiu jai duodamas
vaikas. Tobitas galvoja, kad jo žmona
pavogė vaiką ir sukelia šeimoje
sambrūzdį: Vis dėlto ja nepatikėjau ir
liepiau sugrąžinti jį savininkams.
Tuomet atsakydama ji tarė: „Kurgi
tavo išmaldos? Kurgi tavo gerieji
darbai? Žiūrėk! Visi žino, kokį atpildą
už juos esi gavęs!“ (Tob 2, 14).
Susidūrusį su šiuo griežtu atsakymu
Tobitą apima širdgėla ir jis pradeda
verkti ir melsti Dievą, kad jį pasiimtų
pas save (plg. Tob 3, 1-6).

Vis dėlto Tobitas daro viską, kad
padarytų savo žmoną laimingą. Kai
Tobijas jau keliauja namo, dabar jau
laimingai vedęs ir turėdams turto, jo
motina Ana, kuri nuo pat pradžių
prieštaravo, kad Tobijas iškeliautų,
bijo patiwa blogiausio: Mano vaikas
žuvęs, nebėra jo tarp gyvųjų... Vargas
man, mano vaikeli, mano akių šviesa,
kad išleidau tave į kelionę! Tobitas,



kuris irgi jaudinasi bando ją
nuraminti: Nusiramink! Liauk
sielojusis, brangioji! Nėra ko sielotis.
O Ana atsako: Tu pats nusiramink!
Liaukis mane apgaudinėti. Mano
vaikas žuvęs! Bet slapta tikisi jo
sugrįžimo: Kasdien ji išskubėdavo
laukan ir žiūrėdavo į kelią, kuriuo
buvo iškeliavęs jos sūnus. Ji pasitikėjo
tik savo akimis. Saulei nusileidus,
sugrįžusi į vidų, ji raudodavo ir
verkdavo, visiškai negalėdama
užmigti (Tob 10, 1-7).

Daro įspūdį mintis, kad bėgant
amžiams kasdieniai rūpesčiai, su
kuriais susiduria šeimos, ne daug
tepasikeitė. Nesusipratimai,
negėbėjimas komunikuoti, rūpesčiai
dėl vaikų... „Varganai suvoktume
santuoką ir žmogišką meilę, jei
galvotume, kad meilė ir džiaugsmas
pasibaigia, kai susiduriame su tokiais
rūpesčiais“ [14]. Pradiniame procese,
kuris suteikia stiprybę formuojant
šeimą, kai įsimylima, linkstama



nematyti kito žmogaus trūkumų. Bet
kelios savaitės gyvenimo po tuo
pačiu stogu yra pakankamai, kad
suvoktum, jog niekas vestuvių dieną
nėra tobulas ir kad dėl šios
priežasties santuokinis gyvenimas
yra pastovaus abiejų sutuoktinių
atsivertimo kelias, dirbant kartu kaip
komanda. Kol vyras ir žmona
kasdien vienas kitam suteikia naują
galimybę, jų širdys kasdien darosi vis
gražesnės, nors kai kurie ribotumai
liks ar net sukietės.

Kaip sako sena daina: „Širdis, kuri
nenori kentėti, visą savo gyvenimą
praleidžia be meilės“ [15]. Ir
K.S.Lewis rašė apie tai: „Mylėti – tai
būti pažeidžiamam. Ką nors pamilk
ir tavo širdis bus suspausta ir
greičiausiai sudaužyta. Jeigu nori,
kad ji būtų nepaliesta, neturėtum jos
niekam duoti, netgi gyvūnui.
Kruopščiai ją apvyniok pomėgiais ir
mažais prabangos dalykais; venk su
kuo nors susisaistyti; saugiai ją



uždaryk savo savanaudiškumo
krepšyje arba karste“ [16]. Žinoma,
jaunavedžiai nesusiduria su tokiu
pavojumi, su kokiu susidūrė Tobijas
ir Sara vestuvių naktį. (plg. Tob 6,
14-15; 7, 11). Visgi savanaudiškumo
velnias – mirtinas priešas – be
perstojo grasina šeimoms,
gundydamas „pūsti burbulus” iš
„nesvarbių trintį sukeliančių
mažmožių, kuriuos
savanaudiškumas gali be galo
išdidinti“ [17].

Todėl taip svarbu vyrui ir žmonai
aiškiai kalbėtis, nebijoti sudėtingų
temų, nesislėpti ir neatsiskirti
aukštomis sienomis: vis iš naujo
atkurti jausmus, kurie iš naujo
sužadina meilę. Šv. Josemaría sakė,
kad „ginčai, kol jie nėra dažni, irgi
yra meilės įrodymas: jie yra beveik
reikalingi“ [18]. Vanduo turi tekėti
laisvai, nes jei jis užsistovi, pradeda
apaugti dumbliais. Todėl labai
svarbu, kad „tėvai atrastų laiko



praleisti su savo vaikais, pakalbėti su
jais. Jie yra patus svarbiausi: daug
svarbesni, nei verslas ar poilsis. Savo
pokalbiuose tėvai turi stengtis
klausytis, atkreipti dėmesį, suprasti,
pripažinti faktą, kad kartais jų vaikai
iš dalies teisūs – arba visiškai teisūs –
savo maištingu požiūriu“ [19].

Ir visų svarbiausia reikia kalbėtis su
Dievu, prašyti šviesos: Tavo žodis –
žibintas mano žingsniams ir šviesa
mano takui (Ps 119, 105). Nors Tobito
knyga mums niekada nepasakoja
apie nesutarimus tarp Tobijo ir
Saros, lengvai galime įsivaizduoti,
kad jų buvo, kaip tarp Tobito ir Anos
ir visose šeimose. Bet taip pat galime
juos įsivaizduoti artimai
susivienijusius iki gyvenimo
pabaigos, nes matome jų santuoką
sustiprintą intymia vienybe su Dievu:
Pašlovintas esi, mūsų protėvių Dieve,
tebūna šlovinamas tavo vardas
amžinai, - meldžiasi Tobijas savo
vestuvių naktį. Suteik, kad mudu



rastume gailestingumo ir drauge
sulauktume senatvės (Tob 8, 7).

******

Šventasis Jonas Paulius II, „šeimos
popiežius“ [20], vieną kartą palygino
giesmių giesmės meilę su Tobijo ir
Saros meile. „Sutuoktiniai giesmių
giesmėje aistringais žodžiais išreiškia
vienas kitam savo žmogišką meilę.
Sutuoktiniai Tobito knygoje prašo
Dievo, kad galėtų atsakyti į meilę“ 
[21]. Sudėdamas šiuos du
santuokinės meilės aprašymus, jis
norėjo iškelti klausimą: kuris iš jų
geriau atspindi santuokinę meilę.
Atsakymas paprastas: abu. Dieną, kai
dvi širdys suranda viena kitą, jų
pašaukimas įgauna gaivų jauną
veidą, kaip sutuoktinių iš Giesmių
Giesmės. Šis veidas atgauna savo
jaunystę kaskart, kai vis iš naujo
priimamas pašaukimas atsakyti į
meilę. Tada ši meilė tampa tokia
stipri kaip mirtis [22].



Carlos Ayxelà 

[1] Šv. Josemaría, Kelias, nr. 27.

[2] Šv. Josemaría, Kristus eina pro
šalį, nr. 30. Plg. nr. 22-30, sudarantys
pamokslą „Santuoka: krikščioniškas
pašaukimas“.

[3] Kelias, nr. 27. Plg. taip pat nr. 360.

[4] Plg. šv. Josemaría, Asmeniniai
užrašai, nr. 1697 (1932 m. spalio 10
d.), Andres Vazquez de Prada, Opus
Dei steigėjas, 1 dalis, Scepter
Publishers, Princeton, 2001, p. 392.

[5] Šv. Josemaría, užrašai iš
meditacijos, 1947 m. spalio 12 d., Kai
jis kelyje mums kalbėjo, p. 31.

[6] Plg. Ten pat. „Tai yra formuluotė,
kurią aš pasirinkau kaip kelionės
palaiminimą, pridėdamas prie jos



maldą Mergelei Marijai: Beata Maria
intercedente, bene ambules: et
Dominus sit in itinere tuo, et Angelus
eius comitetur tecum [Per Mergelės
užtarimą tegul tavo kelionė būna
gera: ir tegul Viešpats būna tavo
kelyje ir tegu Jo Angelas eina su
tavimi].“

[7] Šv. Jonas Paulius II vadino
santuoką „pirmapradžiu
sakramentu“ (plg. bendroji
audiencija, 1982 m. spalio 20 d. ir
1984 m. gegužės 23 d).

[8] Fernando Ocariz, Pastoracinis
laiškas, 2017 m. vasario 14 d., nr. 25.

[9] Pranciškus, Bendroji audiencija,
2015 m. rugsėjo 2 d.

[10] Joan Margall, „Elogio del vivir“ 
Vida Escrita, Madrid, Aguilar, 1959,
p. 105.

[11] Šv. Josemaría, Kristus eina pro
šalį, nr. 42.

https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://opusdei.org/lt-lt/document/prelato-laiskas-apie-generalinio-kongreso-isvadas/
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/audiencijos/2015-09-02
https://eis.katalikai.lt/vb/popieziai/pranciskus/audiencijos/2015-09-02


[12] Sandor Marai, El último
encuentro, Salamandra, Barcelona,
2007, p. 107.

[13] Fernando Ocáriz, Pastoracinis
laiškas, 2017 m. birželio 4 d.

[14] Kristus eina pro šalį, nr. 24.

[15] „A los árboles altos,“ populiari
daina, kurią primena šv.
JosemaríaKelyje, nr. 145.

[16] C. S. Lewis, Keturios meilės, 4 sk.

[17] Kristus eina pro šalį, nr. 23.

[18] Ibid., nr. 26.

[19] Ibid., nr. 27.

[20] Pranciškus, Kanonizacijos
pamokslas, 2014 m. balandžio 27 d.

[21] Šv. Jonas Paulius II, Bendroji
audiencija, 1984 m. birželio 27 d.

[22] Plg. Ibid., ir Gg 8, 6.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-

xii-pasaukimas-i-santu/ (2026-02-02)

https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-xii-pasaukimas-i-santu/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-xii-pasaukimas-i-santu/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-xii-pasaukimas-i-santu/

	Meilė – tai kažkas nepaprasto (XII): Pašaukimas į santuoką

