
opusdei.org

Meilė – tai kažkas
nepaprasto (VII):
atiduoti savo gyvybę
už draugus

Celibato besilaikančios širdies
paslaptis: palikti šio pasaulio
meilę, kad visą pasaulį
pripildytų Dievo Meilės šviesa.

2020-02-25

Dievas sukūrė žmogų pagal savo
paveikslą, pagal savo paveikslą
sukūrė jį; vyrą ir moterį; sukūrė juos
(Pr 1, 27). Tai pirmasis pasakojimas
apie sukūrimą Pradžios knygoje apie



vyro ir moters kilmę; Dievas juos
sukuria tuo pačiu metu. Abu turi tą
patį orumą, nes jie yra gyvas Jo
atvaizdas. Antrasis pasakojimas vėl
grįžta prie šio įvykio (Pr 2, 7-25), bet
taip tarsi filmuojant sulėtinto vaizdo
režimu. Dievas pirmiausia sukuria
vyrą ir jį palieka Edeno sode. Spindi
naujai sukurto pasaulio grožis:
dangus, jūros vandenys, upės,
tekančios per kalnus, ir visokių rūšių
medžiai. Tai nuostabi scena, bet
Adomas jaučiasi vienišas.

Kad palengvintų jo vienatvę, Viešpats
sukuria begalę gyvų padarų,
pripildančių Rojų: padangių
sparnuočius, žuvis, plaukančias
jūrose, žemės gyvūnus. Bet visa tai
dar atrodo nepakankama žmogui.
Tada Dievas nusprendžia jam
suteikti tinkamą bendrininką (Pr 2,
18) ir iš vyro šonkaulio sukuria
moterį. Galiausiai Adomas atranda
akis, žvelgiančias tuo pačiu žvilgsniu:
ši pagaliau yra kaulas mano kaulų ir



kūnas mano kūno. Ši bus vadinama
Moterimi, nes iš jos Vyro ji buvo
paimta (Pr 2, 23). Tas susitikimas
pripildo jį džiaugsmo, bet virš visko
jis nušviečia paties žmogaus
tapatybę: tai jam nauju būdu pasako,
kas jis toks. Žmogui trūko kažko, ką
galėjo duoti tik kitas žmogus.

Negera žmogui būti vienam

Šie Pradžios knygos puslapiai
pateikia esmines tiesas apie žmogų,
išreikštas ne teoriniais apmąstymais,
bet simboliniu pasakojimu. Adomo
vienatvė turi gilią antropologinę
prasmę. Šv. Jonas Paulius II sakė, kad
kiekvienas vyras ir moteris yra tos
„prigimtinės vienatvės” dalyvis, ir
kad kažkuriuo gyvenimo momentu
turi su ja susidurti[1]. Kai Dievas
sako: Negera žmogui būti vienam (Pr
2, 18), iš tikrųjų omenyje turi juos
abu[2]: tiek vyrui, tiek moteriai
reikia pagalbos išeiti iš šios
vienatvės, reikia kelio kartu žengti į



pilnatvę, kurios jiems trūksta. O tai
yra santuoka.

Kai po daugelio amžių Jėzus primena
fariziejams apie tai, kaip buvo 
pradžioje, jis remiasi būtent šia
Biblijos ištrauka (pagal Mt 19, 1-12).
Krikščioniška santuoka yra Dievo
kvietimas vyrui ir moteriai kartu
žengti Jo link. Ir ne tik kartu, bet 
vienam per kitą. Susituokusiam
žmogui vyras ar žmona yra
absoliučiai būtinas kelias pas Dievą.
Kelias, kuriame kūnas tampa vieta
meilės bendrystei ir savęs
dovanojimui, pasišventinimo
medžiaga ir erdve. Todėl santuokinė
meilė yra kūnų ir sielų susitikimas,
pagražinantis ir perkeičiantis
žmogišką meilę, per sakramento
malonę suteikiantis jai antgamtinę
vertę.

Tuo pačiu metu meilė tarp vyro ir
moters kreipia į kažką už jos pačios.
Kai meilė tikra, ji visada yra kelias į



Dievą, ne tikslas. Tikslas ir toliau
tebėra pilnatvė, kuri randama tik
Jame. Todėl nestebina, kad kuris nors
iš susituokusiųjų gali jausti tą
„prigimtinę vienatvę“. Tačiau šis
jausmas nereiškia, kaip kartais
aiškinama, kad meilė baigėsi ir kad
turi prasidėti kita meilės istorija, nes
nepakaktų ir jos. Greičiau tai
ženklas, kad žmogaus širdis jaučia
troškulį, kurį visiškai numalšinti gali
tik begalinė Dievo meilė.

Psichologinis pojūtis, kad niekad
nesam vieni

Tame pačiame pokalbyje apie
santuoką, priminęs Pradžios knygos
mokymą, Jėzus žengia dar vieną
žingsnį. Abipusis vyro ir moters
pasiaukojimas yra gražus kelias
vedantis į Dievą. Tačiau tai ne
vienintelis galimas kelias. Mūsų
Viešpats kalba apie tuos, kurie
ypatingos dovanos dėka atsisako
santuokos dėl dangaus karalystės (Mt



19, 12). Jis pats ėjo šiuo keliu - Jėzus
gyveno celibate. Savo gyvenime jam
nereikėjo tarpininko su Dievu: Aš ir
Tėvas esame viena (Jn 10, 30); aš esu
Tėve ir Tėvas manyje (Jn 14, 11). Ir
Jėzus ne tik ėjo šiuo keliu, Jis pats
norėjo tapti Keliu, kad daugelis kitų
žmonių galėtų mylėti tuo pačiu būdu,
„kuris prasmę gali rasti tik Dieve“[3].

Bažnyčios istorijoje žinoma daugybė
žmonių, atsiliepusių į Jėzaus
kvietimą susitapatinti su Juo šiuo
būdu: neatsiejamu nuo Jėzaus, giliai
įsišaknijusiu Jo gyvenime, nors tai ir
nėra skirta visiems krikščionims. Tie,
kurie jau pirmaisiais amžiais priėmė
pašaukimą į celibatą, neniekino
santuokos. Galbūt kitas gyvenimo
kelias juos net ir traukė taip pat kaip
tas, kuriuo jie pasiryžo sekti. Tačiau
būtent dėl to, kad santuokinį
gyvenimą matė kaip kažką gražaus,
jie galėjo paaukoti tą galimybę Dievui
spinduliuodami džiaugsmu. „Tik tarp
tų, kurie giliai supranta ir vertina



žmogiškąją meilę,“ – sakė šv.
Josemaria – „gali kilti tas kitas
neapsakomas supratimas, apie kurį
kalba Jėzus (plg. Mt 19, 11). Tai gryna
Dievo dovana, kuri paskatina žmogų
atiduoti kūną ir sielą Viešpačiui,
paaukoti jam nepadalintą širdį,
netarpininkaujant žmogiškai
meilei“[4]. Kažkokiu būdu Dievas
pašauktiesiems į celibatą padeda
atrasti bet kokios autentiškos meilės
šaltinį ir tikslą. Jie ypatingai patiria
Meilę, kuria degė Jėzaus širdis ir
buvo išlieta ant jo Bažnyčios.

Taigi celibatas yra kelias, kuris
atspindi dovanai gaunamą Meilę To,
kuris visada žengia pirmą žingsnį
(plg. 1 Jn 4, 19). Nors atrodo, kad
besilaikantieji celibato apriboja savo
laisvę, kai paaukoja Dievui galimybę
sukurti šeimą, iš tikrųjų jie ją
padidina. Jų atsidavimas į Dievo
rankas, jų pasirengimas dėl Jo palikti 
namus, brolius, seseris, tėvą, motiną,
vaikus, dirvas (Mt 19, 29), ypatingu



būdu padaro juos „laisvus mylėti“[5].
Kaip ir susituokęs žmogus, jie turi
saugoti savo širdį, kad jų meilė
nenusisuktų nuo Dievo ir kad jie
galėtų duoti ją kitiems. Jų
atsidavimas nesusitelkęs į sutuoktinį,
o į Kristų, kuris siunčia juos į visą
pasaulį perduoti Jo „labiausiai
mylinčios Širdies dūžius“[6]
konkretiems žmonėms.

Toks buvo Jėzaus gyvenimas. Jis
nesijautė vienišas, nes jis žinojo, kad
visada yra lydimas Tėvo: Tėve, dėkoju
tau, kad mane išklausei. Aš žinau, kad
visuomet mane išklausai (Jn 11,
41-42). Mes visada rizikuojame
patirti vienatvę. Bet, kai Kristus
tikrai pripildo žmogaus širdį, jis jau
nesijaučia vienas. Todėl šv. Josemaria
sakydavo, kad Dievas suteikė jam
„psichologinį pojūtį, kad jis niekad
nebuvo vienas nei žmogiškai, nei
antgamtiškai“[7]. Kalbėdamas apie
savo patirtį, jis rašė: „Žmogaus
širdžiai duotas milžiniškas



koeficientas plėstis. Kai myli, meilė
išsiskleidžia iki aukščiausio taško
peržengdama visas ribas. Kai myli
Viešpatį, nebus tokio kūrinio, kuriam
neatrastum vietos savo širdyje”[8].

Jonas, celibatą gyvenanti širdis

Paskutinės vakarienės metu, kelios
valandos prieš paaukodamas savo
gyvenimą, Jėzus atveria savo širdį
apaštalams: Nėra didesnės meilės,
kaip gyvybę už draugus atiduoti (Jn
15, 13). Šie žodžiai, išreiškiantys Jo
meilę visai žmonijai irgi yra
kvietimas. Mūsų Viešpats sako
apaštalams: Jus aš draugais vadinu
(Jn 15, 15). Jie, kaip ir visi vyrai bei
moterys yra jo meilės iki galo (Jn 13,
1) gavėjai. Bet jie ypatingu būdu irgi
yra draugai. „Draugas“ [9] kviečia
juos daryti tai, ką jis darys: atiduoti
gyvybę už savo draugus. Šie žodžiai
neabejotinai yra kiekvieno
krikščioniško pašaukimo šaknys, bet
jie visada ypatingu būdu rado atgarsį



širdyse tų, kurie seka Kristumi viską
palikdami.

Kryžius yra didžiausia šios Meilės
išraiška. Šioje didingoje scenoje
kartu su Marija ir šventomis
moterimis mums aiškiai parodoma
apaštalo Jono figūra. „Tiesos
akimirką jie visi pabėgo, išskyrus
Joną, kuris iš tikrųjų mylėjo darbais.
Tiktai paauglys, jauniausias iš
apaštalų, pasilieka prie Kryžiaus. Kiti
savyje nejautė tos meilės, kuri būtų
stipri kaip mirtis“[10]. Nuo pat
paauglystės pradžios Jono širdis
stipriai jautė Jėzaus meilę. Mes
žinome, koks brangus jam buvo tos
dienos, kai jis pirmą kartą sutiko
Viešpatį, atminimas: „Jono akys
susitinka su Kristaus. Jis seka Jį ir
klausia: Mokytojau, kur tu gyveni? Ir
jis nuėjo su Juo ir praleido visą dieną
su Mokytoju. Po daugelio metų jis
pasakoja tai su kerinčiu paprastumu
kaip dienoraštį rašantis paauglys,
kuris išlieja savo širdį ir net pasižymi



valandą: hora autem erat quasi
decima… Jis tiksliai prisimena
akimirką, kai Jėzus pažvelgė į jį, kai
Kristus patraukė, kai jis negalėjo
atsispirti Kristui, kai jis įsimylėjo
Kristų“[11].

Lengva įsivaizduoti, kad Jėzus ant
kryžiaus buvo sujaudintas
matydamas jaunąjį mokinį, kuris per
vakarienę buvo prisiglaudęs prie
Jėzaus krūtinės (Jn 21,20). Galbūt Jis
nenustebo matydamas savo Motiną.
Vienu ar kitu būdu ji visada buvo
prie Jo. Bet šalia jos mūsų Viešpats
randa draugą - Joną. Gilioje kančioje
jų akys susitinka. Koks didžiulis
džiaugsmas tai turėjo būti Jėzaus
širdžiai! Būtent tada, mums pasakoja
Evangelija, matydamas jį šalia savo
Motinos, mūsų Viešpats priima Joną į
unikalią Marijos ir Jo paties
bendrystę: Pamatęs stovinčius motiną
ir mylimąjį mokinį, Jėzus tarė
motinai: „Moterie, štai tavo sūnus!“



Paskui tarė mokiniui: „Štai tavo
motina!“ (Jn 19, 26-27).

Po daugelio metų Jonas rašys: Mes
mylime, nes Dievas mus pirmas
pamilo (1 Jn 4, 19). Šis stulbinantis
teiginys kyla iš asmeninės patirties.
Jonas žinojo, kad jis buvo stipriai
mylimas Jėzaus. Ši tikrovė pripildė
visą jo gyvenimą ir davė jam naują
prasmę: nešti tą pačią meilę visam
pasauliui. Apaštalas Jonas, - sakė pal.
Jonas Henris Niumanas, -„turėjo
neapsakomą privilegiją būti Kristaus
draugu. Taip jis buvo išmokytas
mylėti kitus; pirmiausia jo meilė
buvo sutelkta, o po to galėjo
išsiplėsti. Be to, jis gavo didingą ir
guodžiančią pareigą rūpintis
Viešpaties Motina, palaimintąja
Mergele, po Jo dangun žengimo. Ar
čia mes neįžiūrime paslėptų jo
ypatingos meilės broliams šaltinių?
Ar negalėtų jis, kuris pirmiausia
buvo apdovanotas Išganytojo meile,
gavęs sūnaus pareigas Jo Motinai,



būti kas kita kaip gilios,
kotempliatyvios, karštos, ramios ir
neribotos meilės atminimas ir
pavyzdys (kiek tik žmogus gali
būti)?“[12]

Žadinti širdis

Atiduoti visą savo širdį Dievui nėra
paprasčiausiai asmeninio
apsisprendimo rezultatas: tai dovana,
celibato dovana. Jį apibrėžia ne
išsižadėjimas, o atrasta meilė: „Toji
meilė... tikrai verta bent kokios
meilės!“[13] Širdis jaučia besąlygišką
Meilę, Meilę, kuri jos laukė, ir nori
pasiaukoti Jam besąlygiškai,
išskirtinai. Ir ne tam, kad tik
paprasčiausiai ją patirtų, bet kad ją
taip pat duotų daugeliui kitų žmonių.
Kaip šv. Jonas, kuris ne tik džiaugėsi
Jėzaus meile, bet stengėsi, kad ši
Meilė skleistųsi po visą pasaulį.
Mylimajam mokiniui tai buvo
natūralus padarinys: jei Dievas mus



taip pamilo, tai ir mes turime mylėti
vieni kitus (1Jn 4,11).

Kartais į celibatą visų pirma yra
žiūrima kaip savo laiko paaukojimą,
tarsi šio visiško atsidavimo priežastis
būtų veiksmingumo siekimas:
atsidėti tam tikriems apaštaliniams
darbams be kitų įsipareigojimų. Vis
dėlto tai pernelyg supaprastintas
požiūris. Celibatas nekyla iš
pragmatinių svarstymų apie
atsidėjimą evangelizacijai. Tai Jėzaus
kvietimas. Tai pašaukimas ypatingai
dalytis Kristaus širdies gyvenimu:
mylėti kaip Kristus, atleisti kaip
Kristus, dirbti kaip Kristus, būti pačiu
Kristumi –ipse Christus – visoms
sieloms. Todėl „išimtinai
pragmatinės priežastys, galimybė
skirti daugiau laiko, nėra
pakankamos. Tokia galimybė skirti
daugiau laiko lengvai gali tapti ir
egoizmo forma, saugančia žmogų
nuo pasiaukojimo ir pastangų,
reikalingų abipusiam priėmimui ir



pakantumui santuokoje. Tai gali vesti
prie dvasinio nuskurdimo arba
širdies užkietėjimo“[14].

Taigi celibatas nėra vienatvė
dramblio kaulo bokšte, bet greičiau
pašaukimas lydėti ir pažadinti daug
širdžių. Kiek pasaulyje žmonių, kurie
nesijaučia svarbūs, kurie mano, kad
jų gyvenimai neturi vertės, ir kurie
kartais keistai elgiasi, nes galiausiai
ieško trupučio meilės! Gavusieji
celibato dovaną žino, kad jie turi
prisiartinti prie visų šių žmonių ir
atskleisti Dievo meilę jiems - priminti
jiems jų neįkainojamą vertę. Todėl
celibatą gyvenanti širdis yra vaisinga
ir atperkanti kaip Jėzaus Širdis. Ji
stengiasi kiekviename žmoguje
įžvelgti tą patį gėrį, kurį mūsų
Viešpats atrasdavo tuose, kurie
eidavo prie Jo. Ji nemato nusidėjėlio,
raupsuotojo, nekęstino mokesčių
rinkėjo, bet mylimą Dievo kūrinį, Jo
išrinktą, begalinės vertės.



Taigi nors gyvenantieji celibatą
neturi biologinių vaikų, jie gauna
gilią bei tikrą tėvystės ir motinystės
dovaną. Jie yra daugelio vaikų tėvas
ar motina, nes „tėvystė reiškia duoti
gyvenimą kitiems“[15]. Jie žino, kad
pasaulyje yra tam, kad tikrai
rūpintųsi kitais, kad savo gyvenimu
ir tinkamais žodžiais parodytų jiems,
kad tik Dievas gali numalšinti jų
širdies troškulį. „Mūsų pasauliui,
kuriame Dievas geriausiu atveju
laikomas hipoteze, o ne konkrečia
realybe, reikia remtis Dievu pačiu
konkrečiausiu ir radikaliausiu būdu.
Jam reikia liudijimo apie Dievą,
kylančio iš sprendimo priimti Dievą
kaip „kraštą”, kuriame atrandama
savastis. Todėl šiandien mūsų
šiuolaikiniame pasaulyje celibatas
yra toks svarbus, nors jo
įgyvendinimui mūsų laikais nuolat
kyla grėsmė ir juo abejojama“[16].

Dovana, kuri turi augti diena iš
dienos



Dieviškoji celibato dovana nėra
magiški kerai, pakeičiantys iškart ir
visam laikui. Dievas suteikia ją kaip
sėklą, kuri turi palaipsniui augti
„geroje žemėje.“ Kaip ir bet kuris
pašaukimas, celibatas yra dovana ir
užduotis. Tai kelias. Todėl neužtenka
apsispręsti gyventi celibatą dėl
Dangaus karalystės, kad širdis
automatiškai persikeistų. Reikia
nuolatinių pastangų išravėti
piktžoles, apsisaugoti nuo vabzdžių
ir parazitų. Dieviškoji malonė veikia
prigimtį jos nepaneigdama ir
neužimdama jos vietos. Kitaip
tariant, Dievas remiasi mūsų laisve ir
asmenine istorija. Ir būtent čia, toje
žmogaus laisvės ir dieviškosios
malonės dirvoje, auga graži skaisčios
širdies dovana. Ten ji auga... arba ten
ji sunyksta.

Kaip jaunesnysis sūnus iš
palyginimo, netgi tie, kurie pašaukti į
gilesnį artumą su Dievu, vieną dieną
gali jaustis išsekę ir tušti. Tas



jaunuolis nusprendė iškeliauti į
tolimą šalį (plg. Lk 15, 13), nes savo
tėvo namuose jis jautė vidinę
tuštumą. Jis turėjo nupulti labai
žemai, kad jam atsivertų akys ir jis
suprastų, į kokią vergystės būklę jis
papuolė. Galima paminėti, kad, pagal
Evangelijos tekstą, priežastis, dėl
kurios jis grįžo, nebuvo labai
dvasinga. Jis buvo alkanas, fiziškai
alkanas. Jis ilgėjosi skanios duonos iš
tėvo namų. Kai galiausiai sugrįžo,
tėvas laukė ir pribėgo prie jo, puolė
ant kaklo ir pabučiavo (Lk 15, 20).
Sūnus bijojo, kad jam teks išgyventi
beveik formalų teismą (plg. Lk 15,
18-19), vietoj to jis randa mylintį
apkabinimą. Jis atranda – galbūt
daug aiškiau nei bet kada – savo
giliausią tapatybę: jis yra tokio gero
Tėvo sūnus.

Kartais išsekimas gali įgyti dar
klastingesnę formą. Liekant tėvo
namuose galima jaustis labiau tarnu
nei sūnumi, kaip vyresnysis brolis



palyginime, kuris „gyveno namuose,
bet nebuvo laisvas, nes jo širdis buvo
kažkur kitur“[17]. Abiem atvejais
kelias išsigelbėti nuo liūdesio yra
kreipti akis į Tėvą ir jo meilę mums.
Dievas numalšina alkį Eucharistijos
duona, kurioje mes randame Tą,
kuris tapo vienu iš mūsų, kad mes jį
mylėtume kaip Draugą. Ten mes
galime laikyti savo širdį uždegtą
meile tokia stipria kaip mirtis (Gg
8,6).

Jonas stovėjo prie Jėzaus kryžiaus ir
taip pat dalyvavo, kaip jis žengė į
Dangų „tą dieną, kai iškeliavimas iš
tiesų buvo naujo artumo
pradžia“[18]. Jėzus turėjo fiziškai
atsikirti nuo apaštalų, kuriuos Jis
mylėjo iki galo, kad galėtų mylėti
juos dar labiau ir kiekvieną žmogų,
kuris įtikės Juo. Tai celibatą
gyvenančios širdies paslaptis: palikti
šio pasaulio meilę, kad visą pasaulį
pripildytų jo Meilės šviesa.



Carlos Villar

[1] Plg. šv. Jonas Paulius II, Bendroji
audiencija, 1979 m. spalio 10 d.; 1979
m. spalio 24 d.; 1979 m. spalio 31 d.

[2] Plg. šv. Jonas Paulius II, Bendroji
audiencija, 1979 m. spalio 10 d., nr. 2.

[3] Benediktas XVI, Kreipimasis į
Romos kuriją, 2006 m. gruodžio 22 d.

[4] Šv. Josemaria, Pokalbiai, nr. 122.

[5] Fernando Ocáriz, Laiškas, 2017 m.
vasario 14 d., nr. 8.

[6] Šv. Josemaria, Kelias, nr. 884.

[7] Šv. Josemaria, Kalbantis su
Viešpačiu, Skeptras 2018, p. 66.

[8] Kryžiaus kelias, Aštunta stotis, nr.
8.



[9] Šv. Josemaria kartais kalbėdavo
apie Jėzų kaip apie „Draugą”. Plg. 
Kelias, nr. 422; Kristus eina pro šalį,
nr. 93.

[10] Šv. Josemaria, Kristus eina pro
šalį, nr. 2 (Plg. Gg 8:6).

[11] Šv. Josemaria, Užrašai iš
pasisėdėjimo su jaunais žmonėmis,
1974 m. liepos 6 d.

[12] Palaimintasis Jonas Henris
Niumanas, „Giminių ir draugų
meilė,“ Parapiniai ir paprasti
pamokslai 2, pamokslas 5.

[13] Šv. Josemaria, Kelias, nr. 171.

[14] Benediktas XVI, Kreipimasis į
Romos kuriją, 2006 m. gruodžio 22 d.

[15] Pranciškus, Pamokslas Šv.
Mortos namų koplyčioje 2013 m.
birželio 26 d.

[16] Benediktas XVI, Kreipimasis į
Romos kuriją, 2006 m. gruodžio 22 d.



[17] Fernando Ocáriz, Laiškas, 2018
m. sausio 9 d., nr. 9.

[18] Joseph Ratzinger, “El comienzo
de una nueva cercanía,” in El
resplandor de Dios en nuestro tiempo,
Barcelona: Herder, 2008, p. 185.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-

vii-atiduoti-savo-gyvy/ (2026-02-03)

https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-vii-atiduoti-savo-gyvy/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-vii-atiduoti-savo-gyvy/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-vii-atiduoti-savo-gyvy/

	Meilė – tai kažkas nepaprasto (VII): atiduoti savo gyvybę už draugus

