
opusdei.org

Meilė – tai kažkas
nepaprasto (VI): kad
muzika skambėtų

Pašaukimas į Opus Dei yra
kvietimas asmeniškai
interpretuoti muzikinį kūrinį,
groti dievišką muziką, kuri turi
tiek skirtingų interpretacijų,
kiek yra asmenų.

2020-02-05

Kai Jėzus kalbėjo apie Dievo
karalystę, Jis žinojo, kad tai kažkas
visai kito nei įsivaizduoja Jo
besiklausantieji, kažkas kito, nei mes



įsivaizduojame šiandien. Todėl užuot
pateikęs mums apibrėžimą, Jis
pasitelkia palyginimus: pasakojimus
ir vaizdus, kurie mus kviečia giliau
suvokti perteikiamą paslaptį.
Pavyzdžiui, Jėzus lygina Dievo
karalystę su garstyčios
grūdeliu,kuris, sėjamas dirvon, esti
mažiausias iš visų sėklų žemėje; bet
pasėtas užauga, tampa didesnis už
visas daržoves ir išskleidžia tokias
plačias šakas, kad jo pavėsyje gali
susisukti lizdą padangių sparnuočiai
(Mk 4, 31–32). Tai nedidelis grūdelis,
kuris dingsta žemėje ir yra
užmirštas, bet niekada nesustoja
augti – net jei pasaulis ir akivaizdžiai
eina skirtinga linkme. Tas grūdelis
auga net ir naktį, kai niekas jo
neprižiūri ar nekreipia dėmesio.

1928 m. spalio 2 d. Dievas leido šv.
Josemariai savo sieloje atrasti sėklą,
kurią tik Jis galėjo ten palikti: mažas
grūdelis, kuris turės augti
globojamas Bažnyčios. Po kelių



mėnesių būsimo šventojo dienoraštis
supažindina mus su šios sėklos
„genetiniu kodu“: „Paprasti
krikščionys. Raugas tešlai. Mūsų –
paprastumas ir natūralumas.
Priemonė: kasdieninis darbas. Visi
šventieji! Tylus atsidavimas“[1]. Nuo
tos dienos, kai Dievas jam davė
misiją rūpintis šia sėkla, vienintelis
šv. Josemarios rūpestis buvo, kad ji
užaugtų ir taptų realybe. Ir tai, kas
tuo metu tebuvo pažadas, viltis,
šiandien yra medis su daug lapų,
kuris daugeliui sielų teikia
prieglobstį ir turiningo gyvenimo
pojūtį.

Yra normalu norėti tapti šventu

Popiežius Pranciškus mums sako:
„Tad kiekvienas šventasis yra žinia,
kurią Šventoji Dvasia semia iš Jėzaus
Kristaus turtų ir dovanoja savo
tautai.“[2] Šv. Josemaria yra žinia,
kurią pats įkūnijo savo gyvenimu. Jis
pats tapo žinia, o jo gyvenimas ir



žodžiai metė iššūkį daugelio
gyvenimui: „Tegu nebūna tavo
gyvenimas bevaisis. Būk naudingas.
Nusikratyk snaudulio. Spinduliuok
savo tikėjimo ir meilės šviesa. <...>. Ir
visus žemės kelius uždek Kristaus
ugnimi, kurią nešioji savo širdyje.“[3]

Jis nešė ugnį savo širdyje, kaip greitai
suvokė vienas pirmųjų Opus Dei
įšventintų kunigų Jose Luis Muzquiz.
Pirmą kartą kalbėdamas su šv.
Josemaria, jis išgirdo kažką, ko
galbūt niekada nebuvo girdėjęs: apie
buvimą apaštalu savo darbe. Ir tuoj
pat šv. Josemaria pridūrė: „Nėra kitos
meilės, tik Meilė.“ Šie žodžiai Jose
Luisui padarė gilų įspūdį: „Buvo
akivaizdu, kad ši mintis kilo iš jo
sielos gelmių, iš sielos, mylinčios
Dievą. Visi ligtoliniai mano mąstymo
įpročiai tiesiog subyrėjo.“[4]

Per padėkos Mišias už šios mylinčios
Dievą sielos beatifikaciją, tuometinis
kardinolas Ratzingeris su jam



būdingu paprastumu ir gyliu pasakė:
„Žodžio „šventas“ ilgainiui pavojingai
susiaurinta, ir tai veikia mūsų
šiandienos kultūrą. Tai verčia mus
galvoti apie šventuosius, kurių
statulas ir paveikslus matome
altoriuose, stebuklus ir herojiškas
dorybes, atrodo, kad šventumas yra
skirtas tik keliems išrinktiesiems,
tarp kurių mums nėra vietos. Tada
mes rezervuojama šventumą tik
nedaugeliui, nežinomam skaičiui, ir
liekame patenkinti tokie, kokie
esame. Atsižvelgdamas į šią dvasinę
apatiją, Josemaria Escriva nusprendė
žadinti, šaukdamas: Ne! Šventumas
nėra kažkas neeilinio, bet priešingai
– tai labai kasdieniška; kiekvienam
pakrikštytam asmeniui normalu
šventėti. Šventumas nereiškia
kažkokio nepaprasto herojiškumo,
kurio neįmanoma pasiekti; priešingai
– jis turi tūkstančius skirtingų formų
ir gali tapti realybe bet kur, bet
kuriame darbe. Šventumas yra
normalu.“[5]



Tuomet visiškai normalu krikščioniui
yra norėti tapti šventu. Kai buvo dar
jaunas, kunigas Josemaria rašė:
„Šventieji nebuvo deformuotos
būtybės, ligoniai, kurių atvejus
turėtų studijuoti „moderniški“
gydytojai. Jie buvo ir yra normalūs
žmonės, su kūnu ir krauju – kaip ir
tu. Ir laimėjo.“[6] Kvietimas į Opus
Dei skatina suprasti, kad „normalu“
būti šventuoju, trokštant tapti
paprasto muzikos kūrinio atlikėju.
„Natos“ šiai žinutei jau parašytos: šv.
Josemarios gyvenimas ir pamokslai
bei raštai, Vatikano II susirinkimo
paskelbtas visuotinis kvietimas į
šventumą[7]; atliepiantis šį mokymą
pastarųjų popiežių mokymas[8]; ir
galiausiai – Evangelijos. Ši muzika
turi būti išgirsta kiekviename mūsų
pasaulio kampelyje, ji dar vis turi
tapti realybe daugelio krikščionių
asmeniniame gyvenime.

Taip arti, kad gyvename su Juo



Įkvėpdamas Opus Dei, mūsų Viešpats
nutiesė Bažnyčiai kelią –
dvasingumą, skirtą kiekvienos
dienos kasdieninei aplinkai,
neatskiriamą nuo kasdieninio darbo
ir paprasto, normalaus skirtingų
žmonių gyvenimo. „Iš tolo atrodo,
kad ten, horizonte, žemė susijungia
su dangumi. Nepamiršk, kad vieta,
kur žemė ir dangus iš tiesų
susijungia, yra tavo kaip Dievo vaiko
širdis.“[9] Taigi, nors pašaukimas į
Opus Dei skatina asmenį imtis
iniciatyvos, siekiant tobulesnio
pasaulio, jis neveda pirmiausiai į
aktyvizmą, arba didesnį kiekį veiklų,
nei darėme iki tol. Priešingai, šis
pašaukimas veda į veiklumą kitokiu
būdu – būnant su Dievu veiklose,
kurių imamės, ir siekiant su Juo
dalintis viskuo. „Mano vaikai, mūsų
pašaukimas yra sekti Kristų. Ir taip
atidžiai Jį sekti, kad mes gyventume
su Juo – kaip tie dvylika – taip arti,
kol ateis akimirka, kai pradėsime
tapatintis su Juo, ir galėsime kartu su



Šventuoju Pauliumi tarti: „Aš gyvenu,
tačiau nebe aš, o gyvena manyje
Kristus.“[10]

Vienas iš pirmųjų supernumerarijų
nustebo, kai Darbo įkūrėjas jam
pasakė: „Dievas tave šaukia į
kontempliacijos kelią.“ Jam, kaip
susituokusiam, turinčiam vaikų ir
sunkiai dirbančiam, kad galėtų
išlaikyti šeimą, tai buvo „tikras
atradimas“[11]. Šventasis Josemaria
patarė ir kitam asmeniui: „Pakalbėk
su mūsų Viešpačiu; pasakyk Jam: „Aš
pavargau, Viešpatie. Man visiškai
senka jėgos. Viešpatie, tai nėra gerai.
Kaip pasielgtum Tu?“[12] Štai ką
kontempliacija pasaulyje apima –
žiūrėti į realų pasaulį su meile, tuo
pačiu, žiūrint į Dievą ir dalyvaujant
nepertraukiamame dialoge su Juo.
Šventasis Josemaria šį gražų iššūkį
apibendrino pritrenkiančia fraze:
„ <...> kuo labiau esame pasaulyje,
tuo labiau turime būti Dievo.“[13] Ir
šis artumas, šis gilus draugiškumas



su Juo, iškelia du dalykus, kurie (ne
vien pašaukime į Darbą) turi
ypatingą reikšmę visiems, ką Dievas
kviečia eiti šiuo keliu: kvietimą būti
apaštalu, kad ir kiti pažintų Dievas; ir
misiją perkeisti ir sutaikyti pasaulį su
Viešpačiu per savo darbą.

Tačiau prieš apsvarstant šiuos
dalykus, kyla klausimas. Jei Šventasis
Josemaria visada pabrėždavo, ką ir
dabartinis popiežius mums nuolat
primena, kad šventumas yra
kiekvienam; jei mūsų Viešpats
suteikia mums galimybę supažindinti
kitus su Evangelija, tada kyla
klausimas, kuo savitas yra
pašaukimas į Opus Dei kaip atsakas į
kvietimą ieškoti Dievo?

Tai gana paprasta paaiškinti, jei
turime omenyje, kad įvairūs
krikščionių gyvenime atrandami
pašaukimai yra saviti būdai ir
gyvenimo kryptys atsiliepti į per
krikštą gautą kvietimą. Konkrečiai



„pašaukimas į Opus Dei apima savęs
atidavimą arba pašventimą Dievui ir
kitiems pagal krikščionio pašaukimą;
vienintelis „papildomas“ specialus
„elementas“ – šio atsidavimo
vykdymas per specifinę instituciją
Bažnyčioje (Opus Dei), kuri turi jai
būdingą dvasingumą, konkrečias
formavimo bei apaštalines
priemones“[14], ir kelia sau tikslą
tarnauti Dievui ir kitiems vyrams ir
moterims per darbą ir įprastą,
kasdienį gyvenimą. Arba kitaip
tariant: tie, kurie atranda ir priima
pašaukimą į Opus Dei, padedant
Dievui ir gausiai kitų pašauktųjų
šeimai, tarnauja kitiems (tai yra
krikščioniško gyvenimo esmė). Ir
todėl jie yra pasirengę padaryti
viską, ką gali, kad gyvenimas su šia
charizma pripildytų jų vidų,
apšviestų jų protą ir praturtintų jų
asmenybę, kad iš tikrųjų galėtų
atrasti Dievą savo gyvenime ir dalytis
šiuo nuostabiu atradimu su kitais.



1928-ųjų m. spalio 2 d. gautas
dieviškasis nušvitimas ir vėlesni
ženklai šv. Josemariai aiškiai parodė,
kad turi atiduoti savo gyvenimą
skleisti žiniai tarp kitų krikščionių –
vyrų ir moterų, kurie gyvena
pasaulyje, dirba įvairius darbus, –
kad visi yra kviečiami siekti
šventumo ir apaštalauti. Ir tai daryti
per Opus Dei instituciją, sudarytą iš
paprastų krikščionių, kurie priėmė
dieviškąjį kvietimą asmeniškai siekti
šio idealo, ir savo gyvenimu liudija
šią nuostabią galimybę, malonės
pagalba, tuo ištikimai gyventi
nepaisant asmeninių ribotumų.

Visi, kurie turi didelę širdį

Anksti rytą, kelyje iš Betanijos į
Jeruzalę, Jėzus pasijuto alkanas. Jis
nori numalšinti alkį ir sustoja prie
figmedžio (Mt 21, 18). „Jis prieina
prie figmedžio. Jis prieina prie tavęs,
prieina prie manęs. Jėzus alkanas ir
ištroškęs sielų. Nuo Kryžiaus Jis



sušuko: sitio! – trokštu (Jn 19, 29). Jis
trokšta mūsų, mūsų meilės, mūsų
sielų ir visų sielų, kurias turime
atvesti pas Jį Kryžiaus keliu –
nemirtingumo ir dangiškosios šlovės
keliu.“[15]

Pašaukimas į Dievo Darbą reiškia
„užsikrėsti“ stipriu Dievo alkio ir
troškulio užkratu.Šv.
Josemariabesistengiant kuo greičiau
įkurti pirmąją Opus Dei rezidenciją,
kai kurie žmonės jam patarė taip
neskubėti. Vėliau dalyvaudamas
rekolekcijose, šv. Josemaria parašys:
„Skubėjimas. Tai nėra skubėjimas.
Tai yra Jėzus ragina judėti
pirmyn.“[16] Jis buvo raginamas,
kaip ir Šventasis Paulius, Kristaus
meilės. Ir tuo pačiu romiu raginimu
Dievas nori, kad budintume
kiekvieno vyro ir moters širdį:
„Pabusk žinantis, kad esi
mylimas!“[17] Ir tai daryti normaliu,
natūraliu būdu, mylint ir leidžiant
save mylėti kiekvienam, padedant ir



jiems tarnaujant, perduodant tai, ką
žinome, mokantis iš jų, dalijantis
iššūkiais ir planais, problemomis ir
rūpesčiais, kuriant draugystės ryšius.
Būtent ten, kur dirbame, ilsimės,
apsipirkinėjame..., galime būti
raugas, druska ir šviesa pasauliui.

Dievas į savo darbą nekviečia
„superherojų“. Jis kviečia normalius
žmones, turinčius didelę, kilnią širdį,
kur kiekvienas vyras ir kiekviena
moteris ras vietą. Pirmuosiuose
dokumentuose, šv. Josemaria rašė
apie tuos, kurie galėtų būti Dievo
pašaukti į Dievo Darbą: „Darbe nėra
vietos tiems, kurie yra savanaudžiai,
bailūs, nepatikimi, pesimistai,
drungni, kvaili, tingūs, baikštūs,
lengvabūdžiai. Tačiau čia yra vietos
sergantiems, Dievo pamėgtiems, ir
tiems, kurie turi didelę širdį,
nepaisant galimo išties didelio jų
silpnumo.“[18] Atrandantieji Dievo
kvietimą į Opus Dei gali būti su
trūkumais ir riboti, tačiau privalo



turėti aukštus idealus, troškimą
mylėti ir apgaubti šia Dievo meile
kitus.

Mylėti pasaulį taip, kaip Dievas jį
myli

Dievas taip pamilo pasaulį, jog
atidavė savo viengimį Sūnų, kad
kiekvienas, kuris jį tiki, turėtų
amžinąjį gyvenimą (Jn 3, 16).
Dievas„aistringai“ pamilo pasaulį,
kurį pats sukūrė. Taigi pasaulis nėra
kliūtis šventumui, bet vieta, kur
šventumas gimsta. Opus Dei esminė
žinia yra nusakoma šiuo įsitikinimu:
mes galime būti šventi, ne nepaisant
to, kad gyvename pasaulyje, bet
pasinaudodami pasauliu, būdami
pasauliečiais. Kadangi pasaulis, šis
slėpiningas didybės ir menkystės,
meilės ir neapykantos, pykčio ir
atleidimo, karo ir taikos lydinys, su
ilgesiu laukia, kada bus apreikšti
Dievo vaikai (Rom 8, 19).



Kalbant apie žmonijos santykius su
pasauliu, Pradžios knygoje vartojami
du veiksmažodžiai: „laikytis“ ir
„kultivuoti“ (žr. Pr 2,15). Pirmuoju,
kuris taip pat vartojamas norint
išreikšti įsakymų įvykdymą, mums
parodoma mūsų atsakomybė už
pasaulį ir tai, kad negalime juo
naudotis despotiškai. Antrasis
veiksmažodis – „kultivuoti“, kuris
reiškia tiek „dirbti“ (žemę), tiek teikti
kultą, sujungia darbą ir Dievo
garbinimą. Dirbdami mes ne tik
asmeniškai išsiskleidžiame, bet ir
siūlome Dievui malonią garbinimo
atnašą, nes mylime pasaulį taip, kaip
Jis jį myli. Todėl mūsų darbo
pašventinimas reiškia siekti padaryti
pasaulį gražesnį, rasti jame vietos
Dievui.

Pats Viešpats norėjo laikytis ir dirbti
pasaulyje, kuris buvo sukurtas Jo
paties – Kūrėjo – rankomis. Mūsų
Viešpaties slaptas gyvenimas
Nazareto dirbtuvėse šimtmečiais



buvo aptrauktas migla, neaiškumu.
Tačiau Dievo darbo dvasios šviesoje
„<...> Jo gyvenimo periodas švyti it
saulės šviesa. Jis nušviečia mūsų
dienas ir pripildo jas savitos prasmės
<...>.“[19] Todėl šv. Josemaria nuolat
skatino savo sūnus ir dukteris
apmąstyti šiuos slėpiningus Jėzaus
darbo metus, kurie mums primena
„slaptą ir tylų“ kviečių augimą. Štai
kaip Jėzus užaugo – vėliau Jis netgi
lygina save su kviečio grūdu –
Juozapo ir Jo motinos dirbtuvėje, toje
dirbtuvėje, kuri taip pat buvo ir jo
namai.

Šventosios šeimos kuklus gyvenimas
atskleidžia, kad yra darbo vietų,
kurios, nors atrodytų mažai svarbios
žemiškomis akimis, Dievo akyse turi
didžiulę vertę. Taip yra dėl meilės ir
rūpestingumo, troškimo padaryti
darbą naudingu. Todėl „darbo
pašventinimas nereiškia daryti kažką
švento, bet veikiau atlikti patį darbą
šventai.“[20] Taigi „žmogiškai gerai



atliktas darbas žmonių akimis tampa
gydančia „versme“, per kurią jie
atranda Dievą kiekviename
gyvenimo aspekte. Dar daugiau, tai
vyksta šiuo metu, kai materializmas
yra linkęs darbą paversti purvu,
kuris apakina žmones ir neleidžia
matyti Dievo.“[21]

Norint duoti vaisių, grūdai turi
pasislėpti žemėje, išnykti. Būtent taip
šv. Josemaria matė savo gyvenimą:
„Mano vaidmuo yra pasislėpti ir
išnykti, kad tik Jėzus šviestų.“[22] Ir
būtent taip Dievas nori, kad visi į
Dievo darbą pašaukti vyrai ir
moterys matytų savo gyvenimus.
Kaip ir pirmieji krikščionys:
normalūs, paprasti žmonės, kurie, jei
ir pakeldavo balsą, tai ne ieškodami
kitų pripažinimo, bet veikiau dėl
Dievo spindesio ir Jo šlovės. Žmonės,
kurie, visų pirma, „gyveno vienybėje
su Kristumi ir supažindindavo su Juo
kitus. <...> taikos ir džiaugsmo



sėjėjai, taikos ir džiaugsmo, kurį
mums atnešė Jėzus.“[23]

Eduardo Camino / Carlos Ayxelá

[1] Šventasis Josemaria, Apuntes
intimos, nr. 25, žr. „Opus Dei in the
Church“ sud. Pedro Rodriguez,
Fernando Ocariz, Jose Luis Illanes,
Dublin: Four Courts Press, 1994, p.
133.

[2] Šventasis Tėvas Pranciškus,
Apaštališkasis paraginimasGaudete
Et Exsultate.Apie pašaukimą į
šventumą šiuolaikiniame pasaulyje,
nr. 21.

[3] Šventasis Josemaria, Kelias, nr. 1.

[4] The Way, Critical-Historical
edition, nr. 417, komentaras.



[5] Joseph Ratzinger, Homily , 1992
m. gegužės 19 d.

[6] Šventasis Josemaria, Kelias, nr.
133.

[7] II Vatikano Susirinkimas, Lumen
gentium (1964 m. spalio 21 d.), nr. 40.

[8] Šventasis Jonas Paulius II,
Apaštališkasis paraginimas 
Christififeles laici (1988 m. gruodžio
30 d.), nr. 16-17; Benediktas XVI, 2011
m. balandžio 13 d. audiencija;
Šventasis Tėvas Pranciškaus,
Apaštališkasis paraginimas Gaudete
et exsultate (2018 m. kovo 19 d.).

[9] Šventasis Josemaria, Vaga, nr.
309.

[10] Šventasis Josemaria, In Dialogue
with the Lord, Scepter, 2018, p. 23.

[11] Victor Garcia Hoz, Mi encuentro
con Monsenor Escriva de Balaguer,



žr. Serrano R. (ed.) Asi le vieron,
Rialp, Madrid, 1992, p. 83.

[12] Šventasis Josemaria, Notes from
a family get-together in Valladolid,
1972 m. spalio 22 d.

[13] Šventasis Josemaria, Kalvė, nr.
740.

[14] Fernando Ocariz, Vacation to
Opus Dei as a Vocation in the Church,
žr. “Opus Dei in the Church”, p. 103.

[15] Šventasis Josemaria, Dievo
bičiuliai, nr. 202.

[16] Asmeniniai užrašai (Apuntes
intimos), nr. 1753, žr. Andres
Vazquez de Prada, The Founder of
Opus Dei, vol. 1, p. 394.

[17] Šventasis Jonas Paulius II, 
Crossing the Threshold of Hope, p. 9.

[18] Šventasis Josemaria, Instrukcija,
1934 m. balandžio 1 d., nr. 65.



[19] Šventasis Josemaria, Kai Kristus
eina pro šalį, nr. 14.

[20] Fernando Ocariz, Naturaleza,
gracia y gloria, Eunsa 2000, p. 263.

[21] Palaimintasis Alvaro del Portillo,
Laiškas, 1975 m. rugsėjo 9 d.

[22] Šventasis Josemaria, Laiškas,
1975 m. sausio 28 d.

[23] Šventasis Josemaria, Kai Kristus
eina pro šalį, nr. 30.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-
vi-kad-muzika-skambetu/ (2026-02-10)

https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-vi-kad-muzika-skambetu/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-vi-kad-muzika-skambetu/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-vi-kad-muzika-skambetu/

	Meilė – tai kažkas nepaprasto (VI): kad muzika skambėtų

