opusdei.org

Meilé - tai kazkas
nepaprasto (V): kaip
atrandame savo
pasaukima?

Pasakojimuy apie pasaukimag yra
tiek, kiek yra vyry ir motery.
Siame straipsnyje kalbama apie
tam tikrus Zenklus, kurie
kiekvienam gali padéti
atpazinti asmeninj pasaukimag
i$ Dievo.

2020-01-10

Saulé nusileidzia Judéjoje.
Nikodemas troksta numalSinti



nerimastingos Sirdies troskulj ir
ateina pas Jézy. Nakties tamsa
sklaidant zibanciai lempai, pokalbis
su Jézumi jam atveria nauja ir
paslaptinga pasaulj. Taciau
NazariecCio atsakymai j klausimus
kelia ir sumaistj. Jézus tikina: Véjas
pucia, kur nori; jo oSimgq girdi, bet
nezinai, i§ kur ateina ir kur link
nueina. Taip esti ir su kiekvienu, kuris
gimé is Dvasios (Jn 3:8). Pasaukimas,
kiekvienas pasaukimas yra slépinys
ir atpaZinti jj yra Sv. Dvasios dovana.

Patarliy knygoje raSoma: Trys
dalykai yra man perdém nuostabiis,
keturiy is tikryjy negaliu suprasti:
kaip erelis skrenda padangemis, kaip
Zaltys SliauZia statmena uola, kaip
laivas plaukia placia jura ir kaip
vaikinas randa keliqg su mergina (Pat
30, 18-19). Panasiai, kas be Dievo
veikima sieloje ir atrasti gyvenimo
prasme, lemtj? Kas be Sv. Dvasios
vedimo yra pajégus suvokti is kur



ateina ir kur link nueina dieviskasis
alsavimas sieloje, daznai jauciamas
tik kaip ilgesys, neramumas,
nuovokos ar neapibréztos viltys? Tai
visiSkai mus pranoksta . Todél
pirmas dalykas, kurio mums reikia,
kad atrastume asmeninj pasaukima,
yra nuolankumas: pulti ant keliy
pries Auksc¢iausiajj, atverti $irdj Sv.
Dvasios veikimui, kuris visada
nustebina.

Todél siekiant atrasti asmeninj
pasSaukimg ar padéti tai padaryti
kitam, nejmanoma pasialyti jokiy
iSankstiniy formuliy, griezZty metody
ar taisykliy[1]. Tokie bandymai bty
tarsi siekis apriboti Sv. Dvasios
veikima[2], kuri pucia, kur nori.
Karta kardinolas Ratzingeris buvo
paklaustas: ,,Kiek keliy yra pasiekti
Dievag?“ Ir jis visiSkai paprastai
atsaké: ,Tiek, kiek yra Zmoniy.“[3]
PaSaukimo istorijy yra tiek, kiek yra
vyry ir motery. Siame straipsnyje
pabandysime iSrySkinti daZzniausius



Zenklus, kurie leidZia atpaZinti
asmeninj pasaukima.

Nerami Sirdis

Nikodemas savo Sirdyje jaucia
nerima. Jis iSgirdo Jézy
pamokslaujantj, ir buvo giliai
paliestas. Nepaisant to, kai kurie
Jézaus pamokymai skamba
skandalingai. Be abejo, Jézaus
padaryti stebuklai Nikodema stebina,
bet kaip reaguoti j Jézaus parodyta
galia Sventykloje, kur Jis, susisukes
rimba, iSveja visus prekeivius ir
pavadina $ig vietamano Tévo namais
(Jn 2, 16). Kas galéty drjsti taip
kalbéti? Savo Sirdyje Nikodemas
jaucia augancia viltj, kurig jam vis
sunkiau nuslopinti. Ar tai galéty buti
Mesijas? Jam vis dar kyla klausimuy ir
abejoniy. Jis negali atvirai apsispresti
sekti Jézumi, kol neras atsakymu j}
klausimus. Taigi Nikodemas ateina
pas Jézu nakcia: Rabi, mes
suprantame, kad esi atéjes nuo Dievo



kaip mokytojas, nes niekas negaléty
padaryti tokiy Zenkly, kokius tu darai,
jeigu Dievas nebiity su juo. (Jn 3, 2)
Nikodemo Sirdis nerami.

PanaS$iai pasijunta ir kiti Evangelijos
sceny dalyviai, pavyzdZiui, jaunuolis,
kuris vieng diena prieina prie Jézaus
ir klausia: ,Mokytojau, ka gera turiu
daryti, kad igyciau amzinaji
gyvenima? (Mt 19, 16)“ Jaunuolis
néra patenkintas savo gyvenimu - jo
Sirdis nerami. Jis jaucia, kad yra
pajégus padaryti daugiau. Jézus
patvirtina, kad jo paieskos pagrjstos:
,»Vieno dalyko tau truksta... (Mk 10,
21)“. Cia galime atsigreZti ir j kitus
apaStalus — Jona ir Andriejy. Kai
Jézus pamato juos sekant i$ paskos,
paklausia: ,,Ko ieskote? (Jn 1, 38)“.
Visi Sie Zmonés yra ,ieSkotojai“. Jie
ieSko dangisky jvykiy, kurie pakeis ju
gyvenima, padarydami jj nuotykiu.
Ju Sirdis yra atvira ir alksta
tobulumo, ji pilna svajoniy ir ilgesio.
Nerami.



Karta vienas jaunuolis paklausé
Sventojo Josemarios, kaip atpazinti
pasaukima j Dievo Darba. Sis atsaké:
»,Kai paaiSkéja, kad Dievas mus
kviecia, tai néra jausmo klausimas,
mano stnau. Sirdis yra nerami,
nepatenkinta... Nesi savimi
patenkintas!“[4] Daznai ieSkant
asmeninio paSaukimo viskas
prasideda nuo neramios Sirdies.

Mylintis buvimas

Bet kas yra tas neramumas? IS kur jis
kyla? Pasakodamas sceng apie
jaunuolj, kuris prisiartino prie musy
VieSpaties, Sv. Morkus sako, jog Jézus
»~meiliai pazvelgeé j ji (Mk 10, 21)*.
Lygiai taip Jézus elgiasi ir su mumis.
Kazkokiu budu savo sieloje
pajauciame ,buvima“ ypatingos
meilés, kuri pasirenka mus unikaliai
misijai. Dievas apsilanko musy
Sirdyje ir siekia susitikti, susivienyti.
Kol tai nejvyksta, musy Sirdis yra
nerami.



Sis mylintis Dievo buvimas sieloje
gali buti iSreikstas jvairiais budais:
alkiu pasiekti didesnj artuma su Juo;
uzsidegimu savo gyvenimu
patenkinti Dievo siely troskulj;
troSkimu statyti Baznycig, Dievo
Seimg pasaulyje; noru pamatyti
asmeniniy talenty vaisius; svajone
pasalinti kancias pasaulyje;
supratimu, kiek daug dovany mes
esame gave: ,,Kodél as gaunu tiek
daug, o kiti tiek mazai?“

Dievo kvietimas taip pat gali buti
atskleistas per akivaizdziai
atsitiktinius jvykius, kurie iSjudina
musy Sirdj ir palieka joje Zyme.
Apmastydamas savo gyvenima Sv.
Josemaria saké: ,Musy VieSpats
mane ruo$é, nepaisydamas manes,
naudodamas daznai nepastebimus
dalykus, kad mano sieloje suzadinty
dieviskgjj neramuma. Taip ilgainiui
supratau tg meile — tokig Zzmogiska ir
tokig dieviska, — kuri i§judino Sv.
Kudikélio Jézaus Terese, kuri



versdama knygos puslapius atkreipé
pervertos ISganytojo rankos atvaizdg.
Tokiy dalykuy nutiko ir man, dalykuy,
kurie iSjudino mane ir vedé prie
kasdieninés Komunijos, apsivalymo,
iSpazinties ir atgailos.“[5]

Sis mylintis buvimas kartais taip pat
atrandamas per Zmones arba
Evangelijos pavyzdzius, kurie musy
sielose palieka ilgalaikj dieviSka
ispauda. Nors kartais pavyksta
iSgyventi tam tikrus netikétus jvykius
ar susidurti su iSSukiais, kurie i8
esmes Kkeicia masy gyvenima,
paprastai pasSaukimas yra
formuojamas viso ligSiolinio
gyvenimo. Galiausiai, ZzodZiai i$
Sventojo Rasto taip paveikia misy
Sirdj ir palieka tokj gily meilés
pédsaka, kuris neiSnyksta per visa
musy gyvenima. Butent taip atsitiko
Sventajai Teresei i§ Kalkutos, kai ji
iSgirdo Jézy verkiantj ant kryziaus:
Trokstu (Jn 19, 28); arba Sventajam
Pranciskui Ksaverui, kurio



gyvenimas pakito nuo Jézaus
uzduoto klausimo: Kokia gi Zmogui
nauda, jeigu jis laiméty visq pasaulj, o
pakenkty savo gyvybei?! (Mt 16, 26).

Bet galbut budingiausia Siai
nerimastingai SirdZiai, yra tai, kg
galima vadinti ,,skausminguoju
kreipimysi“. Kaip yra sakes Sv.
Paulius VI, Dievo kvietimas mums
ateina kaip ,,balsas, kuris tuo paciu
metu kelia nerimg ir ramina, Svelnus
ir nejprastas balsas, jkyrus ir tuo
paciu mylintis.“[6] Sis kvietimas mus
ir patraukia, ir atgraso; jis skatina
mus atsizadeéti saves ir atsiduoti
dieviskajai meilei, ir kartu ggsdina
dél rizikos prarasti asmenine laisve.
»Mes prieSinameés Dievui sakyti
ytaip“ mes ir norime to, ir
nenorime.“[7]

Sujungti taskus maldoje

Nikodemas ateina pas Jézy
paskatintas nerimastingumo.
Mylintis masy VieSpaties atvaizdas



jau pateko j jo Sirdj; jis jau pradéjo Ji
myléti, bet jam reikia pasikalbéti su
Juo. Kalbantis Mokytojas jam atveria
naujus horizontus: ,,IS tiesy, i$ tiesy
sakau tau: kas negims is vandens ir
Dvasios, nejeis | Dievo Karalyste. Kas
gimé is kuno, yra kiinas, o kas gime is
Dvasios, yra dvasia.“ (Jn 3, 5-6) Jis
kviecia ] nauja gyvenimag, nauja
pradzig: gimti i§ vandens ir Dvasios.
Nikodemas nesupranta musy
VieSpaties ZodZiy ir praSo
paprastesnio paaisSkinimo: Kaip tai
gali buiti? (Jn 3, 9) Siame susitikime
prie keturiy akiy Nikodemas pradeda
suvokti, kas jis yra Jézui ir kas Jézus
turéty buti jam.

Kad Sirdies nerimastingumas is tiesy
pasitarnauty ieSkant pasaukimo, jis
turi buati ,,skaitomas* ir
interpretuojamas maldoje, dialoge su
Dievu. ,VieSpatie, kodél dabar tai
iSgyvenu? Kq Tu man bandai
pasakyti? Kodél mano Sirdis nori
priklausyti Tau ir ilgisi Taves? Kodél



as taip nerimauju ir aplinkiniai
manes nesupranta? Kodél Tu mane
myli? Kaip a$ galiu kuo geriau
iSnaudoti Sias dovanas, kurias esi
man suteikes?“Tik nuolatiné malda
leis mums deramai suvokti Dievo
mylintj rapestj — Jo Apvaizdg — musy
gyvenime, pazintyse su Zmoneémis,
musy charakterio pokyciuose,
interesuose ir gebéjimuose. Tarytum
Dievas, musy gyvenimo kelyje buty
sudéliojes tasky, kurie tik dabar,
sujungti maldoje, tampa atpaZjstamu
atvaizdu.

Benediktas XVI karta kalbéjo apie tg
pacia situacija: ,<...> pasSaukimo
paslaptis slypi santykyje su Dievu,
maldoje, kuri vystosi butent vidineéje
tyloje, gebéjime klausytis ir girdéti,
kad Dievas yra arti. Ir tai pasakytina
tiek pries tam tikra sprendima, tiek
jo metu, tiek po jo, jei norime islikti
iStikimi Siame kelyje.“[8] Todél tiems,
kurie bando priimti sprendima dél
pasSaukimo, pirmas ir svarbiausias



dalykas yra priartéti prie Jézaus
maldoje ir iSmokti matyti savo
gyvenima Jo akimis. Galbut jvyks
taip, kaip atsitiko su akluoju, kurio
akis Jézus patepé seilémis. IS pradziy
jo akys maté miglg, Zmones jam
atrodé kaip vaiksciojantys medZziai.
Bet jis leidZia musy VieSpaciui testi,
kol pradeda viska aiSkiai matyti (plg..
Mk 8, 22-25).

LDetonatorius“

Praéjus dvejiems metams po tos
nakties, kai Nikodemas sutinka Jézy,
jvyksta jvykis, kuris privercia jj
priimti sprendima ir atvirai
pasirodyti kaip VieSpaties mokiniui.
Paragintas auks$tyjy kunigy ir
fariziejy, Pilotas nukryZiavo Jézy i$
Nazareto. Juozapas iS Arimatéjos
gauna leidima pasiimti ir palaidoti
Jézaus kana. Sv. Jonas pasakoja: Taip
pat atvyko Nikodemas, kuris pirmiau
buvo atéjes pas Jézy nakcia (Jn 19, 39).
Misy VieSpaties kryZius ir Jo



moKkiniy iSsiZadéjimas, ir galbut
Juozapo iS Arimatéjos iStikimybés
pavyzdys patraukia Nikodema ir
privercia jj priimti sprendima: ,,Kiti
jau pasirinko; o kg as ketinu padaryti
dél Jézaus?“

Detonatorius yra nedidelis jautrus
sprogstamasis jtaisas, paprastai
aktyvuojamas mechaniskai arba
elektros kibirkstimi, jgalinantis
galingesnio, taCiau maziau jautraus
pagrindinio sprogmens suveikima.
PaSaukimo paieskose daznai nutinka
jvykis, kuris visg miusy Sirdies
nerimastinguma veikia kaip tas
»detonatorius“, suteikiantis aiSkia
reikSme ir nurodydamas kelig ir
duodamas paskata juo eiti. Detonuoti
mus gali labai jvairas jvykiai, o jo
emocineé sroveé gali buti maZesneé
arba didesneé. Vis délto svarbiausia,
kad Sirdies nerimastinguma reikia
»skaityti“ ir interpretuoti maldoje.



Detonatorius gali buti dieviSkasis
judéjimas sieloje arba netikétas
susidurimas su antgamtine tikrove —
kaip kad jvyko popieZiui Pranciskui,
kai jam buvo 17 m. Vieng rugseéjo
dienag jis ketino susitikti su draugais
gerai praleisti laikg. Bet vis tik
nusprendé trumpam sustoti savo
parapijos baznycioje. Ten jis pamate
kuniga, kurio nepaZinojo, bet kurio
atliekama malda jam padaré gily
jspudj. Galiausiai, Pranciskus
nusprendé pas ji nueiti iSpazinties.
»Per ta iSpazint] man atsitiko kazkas
keisto. NeZinau, kas tai buvo, bet tai
pakeité mano gyvenimag; sakyciau,
kad buvau ,netikétai uzkluptas®. Tai
buvo staigmena, nuostabg keliantis
susitikimas; Supratau, kad manes esu
laukiamas. Nuo tos man dovanotos
akimirkos, Dievas mano gyvenime
yra tas, kuris ,,veikia pirmas“. Mes jo
ieSkome, bet Jis musy iesko pirmiau.
Mes norime Jj surasti, bet Jis mus
randa pirmiau.“[9]



Kartais detonatorius bus artimo
draugo pavyzdys: ,mano draugas
save atidavé Dievui, o ka a$ galéciau
padaryti?“ O gal tai bus Siltas
kvietimas padéti savo draugui jo
pasirinktame kelyje: Eik ir
pasiziurek! (Jn 1, 46). O gal tai bus
visiSkai paprastas jvyKkis, bet
pripildytas prasmeés zmogui, kurio
Sirdis yra nerimastinga. Dievas
pasinaudoja net labai mazais
dalykais, kad patraukty musy siela.
Taip atsitiko Sventajam Josemaria,
kai Dievo Meilé jj surado pamacius
pédsakus Svieziame sniege.

Taciau uz paSaukimo ,,detonavima“
daznesnis yra létas tikéjimo ir meilés
brandinimas per maldg. Zingsnis po
zingsnio, kartais net nieko
nenutuokiant, pasinaudodamas
Dievo dovanota Sviesa asmuo tvirtai
jsisamonina savo paSaukima ir,
malonés pastimetas, priima
sprendimg. Palaimintasis Jonas
Henris Newmanas, prisimindamas



savo atsivertinima, rasé apie vis
didéjancias abejones dél anglikony
tikéjimo tiesos: , Tikrumas yra
pasiekiamas tam tikrg akimirkg, o
abejoné yra procesas; AS dar
nebuvau visiskai tikras. Tikrumas
yra refleksyvus veiksmas; tai reiskia
Zinoti, kad jau Zinai. Esu jsitikines,
kad to nepatyriau beveik iki pat to
momento, kai nusprendziau tapti
Visuotinés Kataliky Baznycios
nariu...Kas galety pasakyti, kada
nuomonés svarstyklés pradeda svirti
1 kita puse, ir kas buvo labiau tikétina
— laikytis savo jsitikinimy ar imti jais
abejoti?“[10] Toks laipsniSkas
brandos procesas, suteikiantis laisve
priimti tikrai savarankiska
sprendimg, vyksta po truputj, be
jokio staigaus ,,Soko“, iS tiesy yra
daug labiau uztikrinantis nei
provokuojantis, staigus ir netikétas
iSorinis Zenklas, kuris gali mus
lengvai apakinti ir suklaidinti.



Bet kokiu atveju, kai musy gyvenime
patiriamas Sis ,,aiSkus pokytis“, mes
ne tik pradedame aiSkiau matyti savo
kelio kryptj, bet ir pradedame juo
eiti. Kaip saké Sv. Josemaria: ,,Jei
manes paklaustumeéte, kaip
atpazjstamas dieviskasis pasaukimas,
kaip apie ji suzinoma, a$ atsakyciau,
kad tai yra nauja gyvenimo
perspektyva. Tai nauja musy
gyvenima persmelkianti Sviesa,
paslaptingas impulsas.“[11]
PaSaukimas yra Sviesa ir impulsas.
Tikéjimo praskaidrinta Sviesa musy
mintyse, mokanti ,skaityti“
gyvenimg; impulsas musuy Sirdyje,
apgaubtas Dievo meile, skatinantis
sekti musy VieSpaties kvietimu — net
ir jei tai ,,skausmingas kreipimasis®,
kuris paprastai Zymi Dievo valig.
Todél kiekvienas Zmogus turéty
prasyti ne tik ,,Sviesos matyti savo
kelig, bet ir jégos troksti susivienyti
su dieviskgja valia.“[12]

Pasinaudoti dvasiniu vadovavimu



Mes nezZinome, ar Nikodemas pries
arba po susitikimo su Jézumi paprasé
kity apastaly patarimo. Galbut
Juozapas iS Arimatéjos atvirai
padrasino jj sekti Jézumi — nepaisant
fariziejy baimés. Jei taip, jis buty
nukreipes Nikodema j susitikima su
Jézumi. Sis nukreipimas yra tai, kg
duoda dvasinis palydéjimas ar
vadovavimas: gebéjima pasikliauti
patarimu kazko, kas eina kartu, kas
irgi bando gyventi harmonijoje su
Dievu, kas mus gerai pazjsta ir myli.

Tikra tiesa, kad pasaukimas yra
Dievo ir mano reikalas. Niekas kitas
negali girdéti manojo paSaukimo.
Niekas negali uz mane nuspresti.
Dievas kreipiasi  mane, kviecCia
mane ir suteikia man laisve reaguoti
] suteikta malone sekti Jo keliu.
Nepaisant to, Siame skyrimo ir
sprendimo procese, pravartu
pabandyti pasikliauti dvasiniu
vadovu, kuris - be kita ko — pades
atskleisti objektyvias savybes, kurios



reikalingos atitinkamame kelyje, ir
uztikrins, ar mano sprendimas yra
gristas atsidavimo Dievui intencija.
Be to, kaip moko Katekizmas, geras
dvasinis vadovas gali tapti
pagalbininku maldoje[13]: jis mums
padeda maldoje skaityti ir
interpretuoti savo Sirdies troSkimus
ir gyvenimo jvykius. Taigi mums gali
buti suteikta pagalba ir aiSkumas dél
musy asmeninio pasaukimo.
Galiausiai, tai gali buti asmuo, kuris
vieng dieng - kaip, pavyzdziui Sv.
Jonas Sv. Petrui - leis atpazinti
Asmenj, kuris mums kalbéjo: Juk tai
Viespats! (Jn 21:7).

Bet kokiu atveju Sis atpazinimas i$
esmeés yra asmeninis Kelias, kaip ir
galutinis sprendimas. Dievas palieka
mums laisve, net jvykus
,detonacijai“. Taigi, kai tik bus
Zengtas pirmasis Zingsnis, gali ir vél
kilti abejoniy. Dievas niekada
nesustoja mus lydéjes, bet Jis lieka
tam tikru atstumu. Akivaizdu, kad Jis



padaré viska ir toliau nenustos
veikes, bet dabar Jis nori, kad
galutinis Zingsnis visiskai priklausyty
nuo musy paciy, su Meilei budinga
laisve. Jis nenori vergy, bet vaiky. Ir
todél Jis lieka diskretiSku atstumu,
neuzgozia musy sazineés, lieka
tarytum ,stebétojas“. Dievas mus
stebi ir kantriai, nuolankiai laukia
musy sprendimo.

Stai tu pradeési js¢iose ir pagimdysi
suny, kurj pavadinsi Jéezumi (Lk 1, 31).
Tylos akimirka, po Sventojo
Arkangelo Gabrieliaus ZodZiy, visas
pasaulis sulaiko kvapa. Dieviskoji
Zinia paskelbta. Metai i mety Dievo
balsas Svelniai kalbéjo musy Motinos
Sirdyje. O dabar Dievas tyli. Ir laukia.
Viskas priklauso nuo laisvo jaunos
mergelés iS Nazareto apsisprendimo.
Tada Marija atsaké: Stai a$ VieSpaties
tarnaité, tebuna man, kaip tu pasakei.
(Lk 1, 38) Po daugelio mety, ta pati
mergelé, Marija iS Nazareto, stovi
kryZiaus papédéje ir priims i$



Nikodemo ranky mirusio savo
Stnaus kana. Kaip giliai turéjo buti
paliestas Sis, dar visai naujas, Jézaus
moKkinys, pamates, nepaisant
didZiulio sielvarto, Jézaus moting ir
vel priimant Dievo valig: ,tebtuna
man, kaip tu pasakei.“ Kaip galima
visiSkai neatsiduoti tokiai didZiai
meilei?

José Brage

[1] Sventasis Josemaria, Laiskas,
geguzeés 6 d. 1945. Nr. 42.

[2] Ibid.

[3] Ratzinger ]., The Salt of the Earth,
Ignatius Press, 1997. P. 34.

[4] Sventasis Josemaria, Notes from a
family gathering, Cronica, 1974m
vol. I. P. 529.



[5] Sventasis Josemaria, Meditation,
Vasario 14 d., 1964. Verte Andres
Vasquez de Prada, The Founder of
Opus Dei, vol. 1. P. 67.

[6] Sventasis Paulius VI, Homilija
1968 m. spalio 14 d.

[7] Sventasis Josemaria, UZrasati is
Seimy susitikimo, Kronika, 1972. P.
460.

[8] Benediktas XVI, Susitikimas su
Jaunimu, Sulmonos Katedra, birzelio
4 d. 2010.

[9] Rubin S. ir Ambrogetti F. The
Jesuit: Conversations with Cardinal
Jorge Bergoglio, S] (Buenos Aires:
Vergara, 2010). P. 45.

[10] Palaimintasis John Henry
Newman, Apologia Pro Vita Sua,
Macmillan, 1931. P. 233.

[11] Sventasis Josemaria, Laiskas,
sausio 9 d. 1932.



[12] Fernando Icariz, Light to see,
strength to want to, Zr.: opusdei.org:
< https://opusdei.org/en/article/light-
to-see-strength-to-want-to/> [Zitréta
2019-05-02]

[13] Kataliky Baznycios katekizmas,
nr. 2690.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
It-1t/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-
v-kaip-atrandame-savo/ (2026-01-18)


https://opusdei.org/en/article/light-to-see-strength-to-want-to/
https://opusdei.org/en/article/light-to-see-strength-to-want-to/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-v-kaip-atrandame-savo/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-v-kaip-atrandame-savo/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-v-kaip-atrandame-savo/

	Meilė – tai kažkas nepaprasto (V): kaip atrandame savo pašaukimą?

