
opusdei.org

Meilė – tai kažkas
nepaprasto (V): kaip
atrandame savo
pašaukimą?

Pasakojimų apie pašaukimą yra
tiek, kiek yra vyrų ir moterų.
Šiame straipsnyje kalbama apie
tam tikrus ženklus, kurie
kiekvienam gali padėti
atpažinti asmeninį pašaukimą
iš Dievo.

2020-01-10

Saulė nusileidžia Judėjoje.
Nikodemas trokšta numalšinti



nerimastingos širdies troškulį ir
ateina pas Jėzų. Nakties tamsą
sklaidant žibančiai lempai, pokalbis
su Jėzumi jam atveria naują ir
paslaptingą pasaulį. Tačiau
Nazariečio atsakymai į klausimus
kelia ir sumaištį. Jėzus tikina: Vėjas
pučia, kur nori; jo ošimą girdi, bet
nežinai, iš kur ateina ir kur link
nueina. Taip esti ir su kiekvienu, kuris
gimė iš Dvasios (Jn 3:8). Pašaukimas,
kiekvienas pašaukimas yra slėpinys
ir atpažinti jį yra Šv. Dvasios dovana.

Patarlių knygoje rašoma: Trys
dalykai yra man perdėm nuostabūs,
keturių iš tikrųjų negaliu suprasti:
kaip erelis skrenda padangėmis, kaip
žaltys šliaužia statmena uola, kaip
laivas plaukia plačia jūra ir kaip
vaikinas randa kelią su mergina (Pat
30, 18–19). Panašiai, kas be Dievo
pagalbos gali iššifruoti malonės
veikimą sieloje ir atrasti gyvenimo
prasmę, lemtį? Kas be Šv. Dvasios
vedimo yra pajėgus suvokti iš kur



ateina ir kur link nueina dieviškasis
alsavimas sieloje, dažnai jaučiamas
tik kaip ilgesys, neramumas,
nuovokos ar neapibrėžtos viltys? Tai
visiškai mus pranoksta . Todėl
pirmas dalykas, kurio mums reikia,
kad atrastume asmeninį pašaukimą,
yra nuolankumas: pulti ant kelių
prieš Aukščiausiąjį, atverti širdį Šv.
Dvasios veikimui, kuris visada
nustebina.

Todėl siekiant atrasti asmeninį
pašaukimą ar padėti tai padaryti
kitam, neįmanoma pasiūlyti jokių
išankstinių formulių, griežtų metodų
ar taisyklių[1]. Tokie bandymai būtų
tarsi siekis apriboti Šv. Dvasios
veikimą[2], kuri pučia, kur nori.
Kartą kardinolas Ratzingeris buvo
paklaustas: „Kiek kelių yra pasiekti
Dievą?“ Ir jis visiškai paprastai
atsakė: „Tiek, kiek yra žmonių.“[3]
Pašaukimo istorijų yra tiek, kiek yra
vyrų ir moterų. Šiame straipsnyje
pabandysime išryškinti dažniausius



ženklus, kurie leidžia atpažinti
asmeninį pašaukimą.

Nerami širdis

Nikodemas savo širdyje jaučia
nerimą. Jis išgirdo Jėzų
pamokslaujantį, ir buvo giliai
paliestas. Nepaisant to, kai kurie
Jėzaus pamokymai skamba
skandalingai. Be abejo, Jėzaus
padaryti stebuklai Nikodemą stebina,
bet kaip reaguoti į Jėzaus parodytą
galią šventykloje, kur Jis, susisukęs
rimbą, išveja visus prekeivius ir
pavadina šią vietąmano Tėvo namais
(Jn 2, 16). Kas galėtų drįsti taip
kalbėti? Savo širdyje Nikodemas
jaučia augančią viltį, kurią jam vis
sunkiau nuslopinti. Ar tai galėtų būti
Mesijas? Jam vis dar kyla klausimų ir
abejonių. Jis negali atvirai apsispręsti
sekti Jėzumi, kol neras atsakymų į
klausimus. Taigi Nikodemas ateina
pas Jėzų nakčia: Rabi, mes
suprantame, kad esi atėjęs nuo Dievo



kaip mokytojas, nes niekas negalėtų
padaryti tokių ženklų, kokius tu darai,
jeigu Dievas nebūtų su juo. (Jn 3, 2)
Nikodemo širdis nerami.

Panašiai pasijunta ir kiti Evangelijos
scenų dalyviai, pavyzdžiui, jaunuolis,
kuris vieną dieną prieina prie Jėzaus
ir klausia: „Mokytojau, ką gera turiu
daryti, kad įgyčiau amžinąjį
gyvenimą? (Mt 19, 16)“ Jaunuolis
nėra patenkintas savo gyvenimu – jo
širdis nerami. Jis jaučia, kad yra
pajėgus padaryti daugiau. Jėzus
patvirtina, kad jo paieškos pagrįstos: 
„Vieno dalyko tau trūksta... (Mk 10,
21)“. Čia galime atsigręžti ir į kitus
apaštalus – Joną ir Andriejų. Kai
Jėzus pamato juos sekant iš paskos,
paklausia: „Ko ieškote? (Jn 1, 38)“.
Visi šie žmonės yra „ieškotojai“. Jie
ieško dangiškų įvykių, kurie pakeis jų
gyvenimą, padarydami jį nuotykiu.
Jų širdis yra atvira ir alksta
tobulumo, ji pilna svajonių ir ilgesio.
Nerami.



Kartą vienas jaunuolis paklausė
Šventojo Josemarios, kaip atpažinti
pašaukimą į Dievo Darbą. Šis atsakė:
„Kai paaiškėja, kad Dievas mus
kviečia, tai nėra jausmo klausimas,
mano sūnau. Širdis yra nerami,
nepatenkinta... Nesi savimi
patenkintas!“[4] Dažnai ieškant
asmeninio pašaukimo viskas
prasideda nuo neramios širdies.

Mylintis buvimas

Bet kas yra tas neramumas? Iš kur jis
kyla? Pasakodamas sceną apie
jaunuolį, kuris prisiartino prie mūsų
Viešpaties, šv. Morkus sako, jog Jėzus
„meiliai pažvelgė į jį (Mk 10, 21)“.
Lygiai taip Jėzus elgiasi ir su mumis.
Kažkokiu būdu savo sieloje
pajaučiame „buvimą“ ypatingos
meilės, kuri pasirenka mus unikaliai
misijai. Dievas apsilanko mūsų
širdyje ir siekia susitikti, susivienyti.
Kol tai neįvyksta, mūsų širdis yra
nerami.



Šis mylintis Dievo buvimas sieloje
gali būti išreikštas įvairiais būdais:
alkiu pasiekti didesnį artumą su Juo;
užsidegimu savo gyvenimu
patenkinti Dievo sielų troškulį;
troškimu statyti Bažnyčią, Dievo
šeimą pasaulyje; noru pamatyti
asmeninių talentų vaisius; svajone
pašalinti kančias pasaulyje;
supratimu, kiek daug dovanų mes
esame gavę: „Kodėl aš gaunu tiek
daug, o kiti tiek mažai?“

Dievo kvietimas taip pat gali būti
atskleistas per akivaizdžiai
atsitiktinius įvykius, kurie išjudina
mūsų širdį ir palieka joje žymę.
Apmąstydamas savo gyvenimą šv.
Josemaria sakė: „Mūsų Viešpats
mane ruošė, nepaisydamas manęs,
naudodamas dažnai nepastebimus
dalykus, kad mano sieloje sužadintų
dieviškąjį neramumą. Taip ilgainiui
supratau tą meilę – tokią žmogišką ir
tokią dievišką, – kuri išjudino Šv.
Kūdikėlio Jėzaus Teresę, kuri



versdama knygos puslapius atkreipė
pervertos Išganytojo rankos atvaizdą.
Tokių dalykų nutiko ir man, dalykų,
kurie išjudino mane ir vedė prie
kasdieninės Komunijos, apsivalymo,
išpažinties ir atgailos.“[5]

Šis mylintis buvimas kartais taip pat
atrandamas per žmones arba
Evangelijos pavyzdžius, kurie mūsų
sielose palieka ilgalaikį dievišką
įspaudą. Nors kartais pavyksta
išgyventi tam tikrus netikėtus įvykius
ar susidurti su iššūkiais, kurie iš
esmės keičia mūsų gyvenimą,
paprastai pašaukimas yra
formuojamas viso ligšiolinio
gyvenimo. Galiausiai, žodžiai iš
Šventojo Rašto taip paveikia mūsų
širdį ir palieka tokį gilų meilės
pėdsaką, kuris neišnyksta per visą
mūsų gyvenimą. Būtent taip atsitiko
Šventajai Teresei iš Kalkutos, kai ji
išgirdo Jėzų verkiantį ant kryžiaus: 
Trokštu (Jn 19, 28); arba Šventajam
Pranciškui Ksaverui, kurio



gyvenimas pakito nuo Jėzaus
užduoto klausimo: Kokia gi žmogui
nauda, jeigu jis laimėtų visą pasaulį, o
pakenktų savo gyvybei?! (Mt 16, 26).

Bet galbūt būdingiausia šiai
nerimastingai širdžiai, yra tai, ką
galima vadinti „skausminguoju
kreipimųsi“. Kaip yra sakęs šv.
Paulius VI, Dievo kvietimas mums
ateina kaip „balsas, kuris tuo pačiu
metu kelia nerimą ir ramina, švelnus
ir neįprastas balsas, įkyrus ir tuo
pačiu mylintis.“[6] Šis kvietimas mus
ir patraukia, ir atgraso; jis skatina
mus atsižadėti savęs ir atsiduoti
dieviškajai meilei, ir kartu gąsdina
dėl rizikos prarasti asmeninę laisvę.
„Mes priešinamės Dievui sakyti
„taip“; mes ir norime to, ir
nenorime.“[7]

Sujungti taškus maldoje

Nikodemas ateina pas Jėzų
paskatintas nerimastingumo.
Mylintis mūsų Viešpaties atvaizdas



jau pateko į jo širdį; jis jau pradėjo Jį
mylėti, bet jam reikia pasikalbėti su
Juo. Kalbantis Mokytojas jam atveria
naujus horizontus: „Iš tiesų, iš tiesų
sakau tau: kas negims iš vandens ir
Dvasios, neįeis į Dievo Karalystę. Kas
gimė iš kūno, yra kūnas, o kas gimė iš
Dvasios, yra dvasia.“ (Jn 3, 5–6) Jis
kviečia į naują gyvenimą, naują
pradžią: gimti iš vandens ir Dvasios.
Nikodemas nesupranta mūsų
Viešpaties žodžių ir prašo
paprastesnio paaiškinimo: Kaip tai
gali būti? (Jn 3, 9) Šiame susitikime
prie keturių akių Nikodemas pradeda
suvokti, kas jis yra Jėzui ir kas Jėzus
turėtų būti jam.

Kad širdies nerimastingumas iš tiesų
pasitarnautų ieškant pašaukimo, jis
turi būti „skaitomas“ ir
interpretuojamas maldoje, dialoge su
Dievu. „Viešpatie, kodėl dabar tai
išgyvenu? Ką Tu man bandai
pasakyti? Kodėl mano širdis nori
priklausyti Tau ir ilgisi Tavęs? Kodėl



aš taip nerimauju ir aplinkiniai
manęs nesupranta? Kodėl Tu mane
myli? Kaip aš galiu kuo geriau
išnaudoti šias dovanas, kurias esi
man suteikęs?“Tik nuolatinė malda
leis mums deramai suvokti Dievo
mylintį rūpestį – Jo Apvaizdą – mūsų
gyvenime, pažintyse su žmonėmis,
mūsų charakterio pokyčiuose,
interesuose ir gebėjimuose. Tarytum
Dievas, mūsų gyvenimo kelyje būtų
sudėliojęs taškų, kurie tik dabar,
sujungti maldoje, tampa atpažįstamu
atvaizdu.

Benediktas XVI kartą kalbėjo apie tą
pačią situaciją: „<...> pašaukimo
paslaptis slypi santykyje su Dievu,
maldoje, kuri vystosi būtent vidinėje
tyloje, gebėjime klausytis ir girdėti,
kad Dievas yra arti. Ir tai pasakytina
tiek prieš tam tikrą sprendimą, tiek
jo metu, tiek po jo, jei norime išlikti
ištikimi šiame kelyje.“[8] Todėl tiems,
kurie bando priimti sprendimą dėl
pašaukimo, pirmas ir svarbiausias



dalykas yra priartėti prie Jėzaus
maldoje ir išmokti matyti savo
gyvenimą Jo akimis. Galbūt įvyks
taip, kaip atsitiko su akluoju, kurio
akis Jėzus patepė seilėmis. Iš pradžių
jo akys matė miglą, žmonės jam
atrodė kaip vaikščiojantys medžiai.
Bet jis leidžia mūsų Viešpačiui tęsti,
kol pradeda viską aiškiai matyti (plg..
Mk 8, 22–25).

„Detonatorius“

Praėjus dvejiems metams po tos
nakties, kai Nikodemas sutinka Jėzų,
įvyksta įvykis, kuris priverčia jį
priimti sprendimą ir atvirai
pasirodyti kaip Viešpaties mokiniui.
Paragintas aukštųjų kunigų ir
fariziejų, Pilotas nukryžiavo Jėzų iš
Nazareto. Juozapas iš Arimatėjos
gauna leidimą pasiimti ir palaidoti
Jėzaus kūną. Šv. Jonas pasakoja: Taip
pat atvyko Nikodemas, kuris pirmiau
buvo atėjęs pas Jėzų nakčia (Jn 19, 39).
Mūsų Viešpaties kryžius ir Jo



mokinių išsižadėjimas, ir galbūt
Juozapo iš Arimatėjos ištikimybės
pavyzdys patraukia Nikodemą ir
priverčia jį priimti sprendimą: „Kiti
jau pasirinko; o ką aš ketinu padaryti
dėl Jėzaus?“

Detonatorius yra nedidelis jautrus
sprogstamasis įtaisas, paprastai
aktyvuojamas mechaniškai arba
elektros kibirkštimi, įgalinantis
galingesnio, tačiau mažiau jautraus
pagrindinio sprogmens suveikimą.
Pašaukimo paieškose dažnai nutinka
įvykis, kuris visą mūsų širdies
nerimastingumą veikia kaip tas
„detonatorius“, suteikiantis aiškią
reikšmę ir nurodydamas kelią ir
duodamas paskatą juo eiti. Detonuoti
mus gali labai įvairūs įvykiai, o jo
emocinė srovė gali būti mažesnė
arba didesnė. Vis dėlto svarbiausia,
kad širdies nerimastingumą reikia
„skaityti“ ir interpretuoti maldoje.



Detonatorius gali būti dieviškasis
judėjimas sieloje arba netikėtas
susidūrimas su antgamtine tikrove –
kaip kad įvyko popiežiui Pranciškui,
kai jam buvo 17 m. Vieną rugsėjo
dieną jis ketino susitikti su draugais
gerai praleisti laiką. Bet vis tik
nusprendė trumpam sustoti savo
parapijos bažnyčioje. Ten jis pamatė
kunigą, kurio nepažinojo, bet kurio
atliekama malda jam padarė gilų
įspūdį. Galiausiai, Pranciškus
nusprendė pas jį nueiti išpažinties.
„Per tą išpažintį man atsitiko kažkas
keisto. Nežinau, kas tai buvo, bet tai
pakeitė mano gyvenimą; sakyčiau,
kad buvau „netikėtai užkluptas“. Tai
buvo staigmena, nuostabą keliantis
susitikimas; Supratau, kad manęs esu
laukiamas. Nuo tos man dovanotos
akimirkos, Dievas mano gyvenime
yra tas, kuris „veikia pirmas“. Mes jo
ieškome, bet Jis mūsų ieško pirmiau.
Mes norime Jį surasti, bet Jis mus
randa pirmiau.“[9]



Kartais detonatorius bus artimo
draugo pavyzdys: „mano draugas
save atidavė Dievui, o ką aš galėčiau
padaryti?“ O gal tai bus šiltas
kvietimas padėti savo draugui jo
pasirinktame kelyje: Eik ir
pasižiūrėk! (Jn 1, 46). O gal tai bus
visiškai paprastas įvykis, bet
pripildytas prasmės žmogui, kurio
širdis yra nerimastinga. Dievas
pasinaudoja net labai mažais
dalykais, kad patrauktų mūsų sielą.
Taip atsitiko Šventajam Josemaria,
kai Dievo Meilė jį surado pamačius
pėdsakus šviežiame sniege.

Tačiau už pašaukimo „detonavimą“
dažnesnis yra lėtas tikėjimo ir meilės
brandinimas per maldą. Žingsnis po
žingsnio, kartais net nieko
nenutuokiant, pasinaudodamas
Dievo dovanota šviesa asmuo tvirtai
įsisąmonina savo pašaukimą ir,
malonės pastūmėtas, priima
sprendimą. Palaimintasis Jonas
Henris Newmanas, prisimindamas



savo atsivertinimą, rašė apie vis
didėjančias abejones dėl anglikonų
tikėjimo tiesos: „Tikrumas yra
pasiekiamas tam tikrą akimirką, o
abejonė yra procesas; Aš dar
nebuvau visiškai tikras. Tikrumas
yra refleksyvus veiksmas; tai reiškia
žinoti, kad jau žinai. Esu įsitikinęs,
kad to nepatyriau beveik iki pat to
momento, kai nusprendžiau tapti
Visuotinės Katalikų Bažnyčios
nariu...Kas galėtų pasakyti, kada
nuomonės svarstyklės pradeda svirti
į kitą pusę, ir kas buvo labiau tikėtina
– laikytis savo įsitikinimų ar imti jais
abejoti?“[10] Toks laipsniškas
brandos procesas, suteikiantis laisvę
priimti tikrai savarankišką
sprendimą, vyksta po truputį, be
jokio staigaus „šoko“, iš tiesų yra
daug labiau užtikrinantis nei
provokuojantis, staigus ir netikėtas
išorinis ženklas, kuris gali mus
lengvai apakinti ir suklaidinti.



Bet kokiu atveju, kai mūsų gyvenime
patiriamas šis „aiškus pokytis“, mes
ne tik pradedame aiškiau matyti savo
kelio kryptį, bet ir pradedame juo
eiti. Kaip sakė šv. Josemaria: „Jei
manęs paklaustumėte, kaip
atpažįstamas dieviškasis pašaukimas,
kaip apie jį sužinoma, aš atsakyčiau,
kad tai yra nauja gyvenimo
perspektyva. Tai nauja mūsų
gyvenimą persmelkianti šviesa,
paslaptingas impulsas.“[11]
Pašaukimas yra šviesa ir impulsas.
Tikėjimo praskaidrinta šviesa mūsų
mintyse, mokanti „skaityti“
gyvenimą; impulsas mūsų širdyje,
apgaubtas Dievo meile, skatinantis
sekti mūsų Viešpaties kvietimu – net
ir jei tai „skausmingas kreipimasis“,
kuris paprastai žymi Dievo valią.
Todėl kiekvienas žmogus turėtų
prašyti ne tik „šviesos matyti savo
kelią, bet ir jėgos trokšti susivienyti
su dieviškąja valia.“[12]

Pasinaudoti dvasiniu vadovavimu



Mes nežinome, ar Nikodemas prieš
arba po susitikimo su Jėzumi paprašė
kitų apaštalų patarimo. Galbūt
Juozapas iš Arimatėjos atvirai
padrąsino jį sekti Jėzumi – nepaisant
fariziejų baimės. Jei taip, jis būtų
nukreipęs Nikodemą į susitikimą su
Jėzumi. Šis nukreipimas yra tai, ką
duoda dvasinis palydėjimas ar
vadovavimas: gebėjimą pasikliauti
patarimu kažko, kas eina kartu, kas
irgi bando gyventi harmonijoje su
Dievu, kas mus gerai pažįsta ir myli.

Tikra tiesa, kad pašaukimas yra
Dievo ir mano reikalas. Niekas kitas
negali girdėti manojo pašaukimo.
Niekas negali už mane nuspręsti.
Dievas kreipiasi į mane, kviečia
mane ir suteikia man laisvę reaguoti
į suteiktą malonę sekti Jo keliu.
Nepaisant to, šiame skyrimo ir
sprendimo procese, pravartu
pabandyti pasikliauti dvasiniu
vadovu, kuris – be kita ko – padės
atskleisti objektyvias savybes, kurios



reikalingos atitinkamame kelyje, ir
užtikrins, ar mano sprendimas yra
grįstas atsidavimo Dievui intencija.
Be to, kaip moko Katekizmas, geras
dvasinis vadovas gali tapti
pagalbininku maldoje[13]: jis mums
padeda maldoje skaityti ir
interpretuoti savo širdies troškimus
ir gyvenimo įvykius. Taigi mums gali
būti suteikta pagalba ir aiškumas dėl
mūsų asmeninio pašaukimo.
Galiausiai, tai gali būti asmuo, kuris
vieną dieną – kaip, pavyzdžiui šv.
Jonas šv. Petrui – leis atpažinti
Asmenį, kuris mums kalbėjo: Juk tai
Viešpats! (Jn 21:7).

Bet kokiu atveju šis atpažinimas iš
esmės yra asmeninis kelias, kaip ir
galutinis sprendimas. Dievas palieka
mums laisvę, net įvykus
„detonacijai“. Taigi, kai tik bus
žengtas pirmasis žingsnis, gali ir vėl
kilti abejonių. Dievas niekada
nesustoja mus lydėjęs, bet Jis lieka
tam tikru atstumu. Akivaizdu, kad Jis



padarė viską ir toliau nenustos
veikęs, bet dabar Jis nori, kad
galutinis žingsnis visiškai priklausytų
nuo mūsų pačių, su Meilei būdinga
laisve. Jis nenori vergų, bet vaikų. Ir
todėl Jis lieka diskretišku atstumu,
neužgožia mūsų sąžinės, lieka
tarytum „stebėtojas“. Dievas mus
stebi ir kantriai, nuolankiai laukia
mūsų sprendimo.

Štai tu pradėsi įsčiose ir pagimdysi
sūnų, kurį pavadinsi Jėzumi (Lk 1, 31).
Tylos akimirka, po šventojo
Arkangelo Gabrieliaus žodžių, visas
pasaulis sulaiko kvapą. Dieviškoji
žinia paskelbta. Metai iš metų Dievo
balsas švelniai kalbėjo mūsų Motinos
širdyje. O dabar Dievas tyli. Ir laukia.
Viskas priklauso nuo laisvo jaunos
mergelės iš Nazareto apsisprendimo. 
Tada Marija atsakė: Štai aš Viešpaties
tarnaitė, tebūna man, kaip tu pasakei.
(Lk 1, 38) Po daugelio metų, ta pati
mergelė, Marija iš Nazareto, stovi
kryžiaus papėdėje ir priims iš



Nikodemo rankų mirusio savo
Sūnaus kūną. Kaip giliai turėjo būti
paliestas šis, dar visai naujas, Jėzaus
mokinys, pamatęs, nepaisant
didžiulio sielvarto, Jėzaus motiną ir
vėl priimant Dievo valią: „tebūna
man, kaip tu pasakei.“ Kaip galima
visiškai neatsiduoti tokiai didžiai
meilei?

José Brage

[1] Šventasis Josemaria, Laiškas,
gegužės 6 d. 1945. Nr. 42.

[2] Ibid.

[3] Ratzinger J., The Salt of the Earth,
Ignatius Press, 1997. P. 34.

[4] Šventasis Josemaria, Notes from a
family gathering , Cronica, 1974m
vol. I. P. 529.



[5] Šventasis Josemaria, Meditation,
Vasario 14 d., 1964. Vertė Andres
Vasquez de Prada, The Founder of
Opus Dei, vol. 1. P. 67.

[6] Šventasis Paulius VI, Homilija
1968 m. spalio 14 d.

[7] Šventasis Josemaria, Užrašai iš
šeimų susitikimo, Kronika, 1972. P.
460.

[8] Benediktas XVI, Susitikimas su
Jaunimu, Sulmonos Katedra, birželio
4 d. 2010.

[9] Rubin S. ir Ambrogetti F. The
Jesuit: Conversations with Cardinal
Jorge Bergoglio, SJ (Buenos Aires:
Vergara, 2010). P. 45.

[10] Palaimintasis John Henry
Newman, Apologia Pro Vita Sua,
Macmillan, 1931. P. 233.

[11] Šventasis Josemaria, Laiškas,
sausio 9 d. 1932.



[12] Fernando Icariz, Light to see,
strength to want to, žr.: opusdei.org:
< https://opusdei.org/en/article/light-
to-see-strength-to-want-to/> [žiūrėta
2019-05-02]

[13] Katalikų Bažnyčios katekizmas,
nr. 2690.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-

v-kaip-atrandame-savo/ (2026-01-18)

https://opusdei.org/en/article/light-to-see-strength-to-want-to/
https://opusdei.org/en/article/light-to-see-strength-to-want-to/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-v-kaip-atrandame-savo/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-v-kaip-atrandame-savo/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-v-kaip-atrandame-savo/

	Meilė – tai kažkas nepaprasto (V): kaip atrandame savo pašaukimą?

