
opusdei.org

Meilė – tai kažkas
nepaprasto (IX): mes
esame apaštalai!

Apaštalavimas krikščionui nėra
tik „užduotis“ ar veikla, kuri
kasdien užima tam tikras
valandas. Tai poreikis, kylantis
iš širdies, tapusios „vienu kūnu,
viena dvasia“ su Viešpačiu.

2020-06-11

Apaštalinį nuotykį pasaulyje Kristus
pradėjo Kafarnaume. Žinome, kad
bent keturi iš dvylikos apaštalų buvo
to miestelio žvejai. „Pirmieji



apaštalai, kai Viešpats juos pašaukė,
stovėjo prie senos valties ir taisė
tinklus. Viešpats pašaukė juos sekti
paskui irstatim, staigiai, relictis
omnibus, šie paliko viską – viską! – ir
nusekė Juo...“ [1]

Jėzaus žodžiai pašaukus pirmuosius
apaštalus pažymėjo kelią, amžiams
pakeisiantį žmonijos istoriją: „Eikite
paskui mane! Aš padarysiu jus
žmonių žvejais“ (Mk 1,17). Jis
neatskleidžia daugiau detalių. Jie ir
toliau bus žvejai, bet nuo dabar
gaudys kitokią „žuvų“ rūšį. Jie pažins
ir kitokias „jūras“, bet įgūdžiai,
išugdyti atliekant savo darbą, vis dar
bus naudingi. Laukia palankaus vėjo
ir gausaus laimikio dienos, bet bus ir
niūresnių dienų, kai nepagaus nieko
arba laimikis bus toks mažas, kad į
krantą grįš jausdamiesi tuščiomis
rankomis. Tačiau svarbiausias
dalykas – tai ne žuvų kiekis (pagal jį
žmonės sprendžia apie sėkmę ar
nesėkmę), bet kokios bus tosios



pagautos žuvys. Nuo pat pradžios
Jėzus nori, kad apaštalai suprastų
savo naująją tapatybę, nes Jis juos
šaukia ne tik kažką daryti – nors
veikla graži ir ypatinga – bet būti tais,
kurie imasi misijos būti „žmonių
žvejais.“

„Viskas dėl Evangelijos“

Atsakant į Dievo pašaukimą mūsų
tapatybė nustatoma iš naujo. „Tai
naujas požiūris į gyvenimą,“ – sakė
šv. Josemaria. Suvokimas, kad pats
Jėzus kviečia dalintis savąja misija,
kiekviename žmoguje uždega
troškimą „skirti visus kilnius siekius
veiklai, kuri, laikui bėgant, tampa
gyvenimo būdu.“ Taip pamažu
„pašaukimas, mums to nesuvokiant,
padeda laikytis tam tikro požiūrio į
gyvenimą, kurį energingai ir
džiaugsmingai išsaugome iki pat
mirties. Tai mūsų darbą paverčia
misija“ [2]. Laikui bėgant šis požiūris



formuoja mus pačius, mūsų pasaulio
suvokimą bei daro mus laimingus.

Kartą monsinijoras Ocariz stipriai
pasakė: „Mes ne „apaštalaujame,“
mes esame apaštalai!“ [3] Apaštalinė
misija neužima ypatingo laiko ar
vietos mūsų asmeniniam gyvenime;
greičiau ji paveikia viską, ką darome,
ir pasiekia kiekvieną mūsų gyvenimo
kampelį. Šv. Josemaria nuo pat
pradžių žmonių iš Dievo Darbo
prašė: „nepamirškite, mano sūnūs,
kad mes nesame sielos, kurios
susijungė su kitomis sielomis, kad
nuveiktų kažką gero. Tai daug... bet
kartu ir mažai. Mes esame apaštalai,
kurie išpildo primygtinį Kristaus
įsakymą” [4].

„Ir vargas man, jei neskelbčiau
Evangelijos!“ – sušuko šventasis
Paulius (pgl. 1 Kor 9,16-23). Tai buvo
įsitikinimas, kurį jis nešiojosi giliai
savo sieloje. Tas meilės akstinas jam
buvo tiek kvietimas, tiek pareiga:



„Kad aš skelbiu Evangeliją, tai
neturiu pagrindo girtis, nes tai mano
būtina prievolė.“ Taigi vienintelis
apdovanojimas, kurio Paulius ieško,
yra tai, kad skelbdamas Evangeliją,
pateiktų ją veltui, nes regi save kaip
visų vergą: kad tik laimėtų daugiau
sielų. Paulius mums atveria savo
širdį: jis paskutinis iš apaštalų,
nevertas ir nenusipelnęs, bet jis yra
apaštalas. Dėl to jam nėra
aplinkybės, kuri nebūtų apaštališka:
„visa tai darau dėl Evangelijos.“ Tai
jo „prisistatymo laiškas“. Jame
išsako, koks nori būti matomas:
„Paulius, Jėzaus Kristaus tarnas,
pašauktasis apaštalas, išskirtas
[skelbti] gerąją Dievo naujieną“ (Rom
1,1).

Panašiai kiekvienam krikščioniui:
apaštalavimas nėra tik „užduotis“ ar
veikla, kuri kasdien užima tam tikras
valandas, net ne svarbiausias dienos
darbas, kuris turi būti nudirbtas. Tai
poreikis, kylantis iš širdies, tapusios



„vienu kūnu, viena siela“ Kristuje [5].
Tai vieningas visos Bažnyčios
poreikis. Būti apaštalu „nėra ir negali
būti garbės titulas. Apaštalavimas
konkrečiai ir netgi dramatiškai
apima visą suinteresuoto asmens
gyvenimą“ [6]. Kartais mums reikės
kitų žmonių padrąsinimo ar
patarimo, kai stengsimės viešai
skelbti Kristų. Bet kadangi žinome,
kad mūsų pašaukimas yra dovana iš
Dievo, turėtume Jo paprašyti, kad
apaštalavimas trykštų iš mūsų
širdžių taip natūraliai, kaip vanduo
trykšta iš šaltinio (pgl. Jn 4,14).

Druska, šviesa ir raugas pasauliui

Viešpats dažnai naudojosi
palygnimais, kad paaiškintų savo
mokiniams jų vaidmenį pasaulyje:
„Jūs žemės druska... Jūs pasaulio
šviesa“ (pgl. Mt 5,13-14). Kitą kartą
Jėzus kalbėjo apie raugą – apie tai,
kaip nuo mažo kiekio viskas įrūgsta
(pgl. Mt 13,33). Tokie turi būti



Kristaus apaštalai: druska, kuri neša
džiaugsmą, šviesa, kuri leidžia vesti
kitus, raugas, kuris padeda visai
tešlai pakilti. Remdamasis šiomis
eilutėmis, šv. Josemaria numatė, koks
turėtų būti jo dukrų ir sūnų
apaštalavimas: „Jūs turite pašaukimą
iš Dievo eiti ypatingu keliu: atsidurti
visose pasaulio kryžkelėse, širdimi
pasilikdami Dieve. Ten būti raugu,
druska, pasaulio šviesa. Tam, kad
apšviestumėte, duotumėte skonį,
įraugtumėte, pakeltumėte“ [7].

Opus Dei nariai, kaip daugybė kitų
paprastų krikščionių, įgyvendina
savo pašaukimą pasaulyje natūraliai
ir diskretiškai. Nors kartais tai
sukelia nesusipratimų, bet jie tik
stengiasi, kad šie Viešpaties
palyginimai jų gyvenime virstų
tikrove. Druska tampa nematoma,
kai gerai įmaišoma į patiekalą; ji
duoda skonį maistui, kuris kitu
atveju būtų beskonis, nepaisant
geros kokybės. Tas pats pritaikoma ir



raugui; jis suteikia duonai masės,
nors pats raugas nėra pastebimas.
Šviesa atvirkščiai: ji statoma „į
žibintuvą, kad šviestų visiems, kas
yra namuose“, ir visada yra „žmonių
akivaizdoje“ (Mt 5,15-16). Ji
neatkreipia dėmesio į save, bet į tą,
kurį siekia apšviesti. Krikščionims
turėtų patikti būti su kitais, dalintis
savo svajonėmis ir planais. „Mes,
kurie esame Kristaus druska ir
šviesa, turime jaustis nepatogiai, kai
nesame apsupti žmonių“ [8]. Šis
atvirumas, be to, reiškia norą
bendrauti su tais, kurie negalvoja
taip kaip mes, džiaugsmingai
trokštant jų širdyse palikti „Dievo
žymę“ [9]. Tai padarysime taip, kaip
siūlys Šventoji Dvasia: kartais
trumpai už juos pasimelsdami, o
kartais draugišku žodžiu ar gestu...

Apaštalinis žmogaus gyvenimo
efektyvumas negali būti suvestas
vien į skaičius. Daug vaisių lieka
paslėpti, ir galbūt apie juos niekada



nesužinosime šiame gyvenime. Bet
turime puoselėti norą, kaskart
atsinaujinantį, gyventi glaudžiai
susivienijus su Viešpačiu. „Mes
turime eiti per gyvenimą kaip
apaštalai: su Dievo šviesa, su Dievo
druska. Be baimės, natūraliai, bet su
tokiu vidiniu gyvenimu, su tokia
vienybe su Viešpačiu, kad
apšviestume kelią, išvengtume
gedimo ir šešėlių“ [10]. Pats Dievas
padarys mūsų pastangas vaisingas ir
nešvaistysime laiko jaudindamiesi
dėl savo trūkumų ar išorinių
sunkumų: kai atrodo, jog žmonės
mūsų nesupranta, kai pradėda
kritikuoti, kai kelias atrodo
varginantis, kai ežeras per didelis,
kai nebegalime toliau eiti į priekį
šioje audroje...

Besiimantys inciatyvos

Kai peržvelgiame dvylikos apaštalų
sąrašą, suvokiame, kaip jie vienas
nuo kito skyrėsi: jie buvo visiškai



skirtingos asmenybės. Tą pačią
išvadą prieiname, galvodami apie
vyrus ir moteris, kurie buvo
kanonizuoti Bažnyčios. Tą patį
pastebime ir apžvelgę gyvenimus
daugybės paprastų žmonių, kurie
seka Viešpačiu nepastebimai, bet
ryžtingai save dovanodami. Visi jie
skirtingi, bet tuo pačiu metu visi jie
apaštalai, tikintieji, įsimylėję
Viešpatį.

Atsiduodami Dievui neprarandame
savo asmeninių dovanų ir savybių,
priešingai: „Kai Viešpats galvoja apie
kiekvieną iš jūsų ir svarsto, ką norėtų
padovanoti, Jis žvelgia į tave kaip į
artimą draugą. Ir jei Jis planuoja
suteikti malonę... tai tikrai bus
dovana, kuri atneš daugiau
džiaugsmo ir jaudulio nei bet kas
kitas pasaulyje. Ne dėl to, kad ta
dovana būtų reta ar ypatinga, bet dėl
to, kad ji tobulai tau tiks. Tai bus
tobulai visam tavo gyvenimui
tinkantis dalykas“ [11]. Taigi tie,



kurie nusprendžia sekti Viešpačiu,
metams bėgant suvokia, kad malonė,
lydima asmeninių pastangų,
perkeičia net jų charakterį ir padeda
lengviau mylėti ir tarnauti visiems
žmonėms. Tai ne valios pastangomis
ar kovojant dėl tobulybės idealo
pasiektas rezultatas. Greičiau tai
Kristaus meilės apaštalo gyvenime
rezultatas.

Netrukus po to, kai buvo išrinkintas
prelatu, mons. Javiero Echevarrios
paklausė, ar jis turėjo asmeninį
gyvenimą, nuolat būdamas greta
įsteigėjo ir jo pirmojo įpėdinio: „ar
jums pavyko būti savimi?“ Jo
atsakymas paliečia, atspindi požiūrį
žmogaus, kuris žvelgia į savo
gyvenimą ir mato viską, ką Dievas
jame padarė: „Taip, žinoma, gyvenau
savo paties gyvenimą. Niekad
nebūčiau svajojęs apie tokį pilną
gyvenimą, kokį turėjau. Jei būčiau
pats vienas, mano horizontai ir
tikslai būtų daug siauresni... aš, kaip



savo laikų žmogus, kaip krikščionis ir
kunigas, gyvenau labai turtingą
asmeninį gyvenimą. Mano širdis
atvira visam pasauliui, dėka to, kad
gyvenau šalia dviejų vyrų (šv.
Josemarios ir pal. Alvaro), turinčių
tokias dideles krikščioniškas širdis“ 
[12].

Žmogus, kurį siunčia Kristus ir kuris
leidžia Jam nustatyti savo gyvenimo
kryptį, neturėtų pamiršti, kad Jis
laukia tikrai laisvo atsako. Laisvas,
pirmiausia nuo savanaudiškumo,
puikybės ir nuo troškimo išsiskirti.
Bet laisvas taip pat Jo tarnystei padėti
visus savo talentus, iniciatyvą ir
kūrybingumą. Kaip sakė šv.
Josermarija: „Vienas aiškiausių Opus
Dei dvasios ženklų yra meilė laisvei
ir gebėjimui suprasti kitus“ [13].

Bet ši laisvės dvasia nereiškia „elgtis
pagal savo kaprizus ir nevaldomam
jokio įstatymo“ [14], taip, tarsi viskas,
kas ateina iš išorės, būtų primestas



reikalavimas, iš kurio turėtume
išsilaisvinti. Greičiau tai reiškia elgtis
ta pačia Dvasia kaip Jėzus: „aš
nužengiau iš dangaus vykdyti ne
savo valios, bet valios to, kuris mane
siuntė“ (Jn 6,38). Jeigu į apaštalavimą
būtų žiūrima kaip į paprasčiausiai
dar vieną „veiklą“, kiltų rizika būti
apribotam tų, kurie koordinuoja
apaštalines iniciatyvas. Priešingai:
asmuo, kuris suvokia, kad buvo
siųstas Kristaus, yra dėkingas už
pagalbą ir paskatą, kurią Dievas
suteikia per daugelį savo
instrumentų. Gyventi dvasios
laisvėje reiškia leisti Šventajai
Dvasiai mus formuoti ir vesti bei
veikti per tuos žmones, kurie
Viešpaties dėka yra šalia mūsų.

Dvasios laisvė leidžia mums „imtis
iniciatyvos“ susiduriant su iššūkiais
apaštalinėje misijoje, tai yra,
apaštalauti ne nusiteikus pasyviai,
bet įsitikinus, kad būtent šis iššūkis
yra tai, ko Dievas iš mūsų prašo šiuo



momentu ir kuris atitinka mūsų
apaštalavimo galimybes. Taigi be
perstojo mažose kiekvienos dienos
aplinkybėse mes galime jausti tą
„švelnų vėjelį“ iš Šventosios Dvasios,
kuri paskatina mus „irtis į
gilumą“ (Lk 5,4), kad kartu su Juo
eitume į priekį nuostabiame Dievo
Meilės mums pasakojime.

Jei mūsų misija būtų „vykdyti
apaštlavimą“, galėtume būti
gundomi padėti jį į šalį, kai
susiduriame su daug laiko užimančiu
projektu ar liga; arba pasiimti
apaštalines „atostogas“. Bet „mes
esame apaštalai“ – tai mūsų
gyvenimas! Todėl būtų beprasmiška
išeinant į gatvę savo troškimą
evangelizuoti palikti namuose.
Žinoma, apaštalinė misija dažnai
reikalaus pastangų ir drąsos nugalėti
savo baimes. Vis dėlto šis vidinis
pasipriešinimas mums neturėtų
sukelti nerimo, nes Šventoji Dvasia
ištikimose Jai širdyse ugdo



autentišką apaštališką
spontaniškumą ir kūrybingumą, tad
viskas mūsų gyvenime tampa
galimybe apaštalauti.

Mes „suvokiame, kad esame
sargyboje savo stebėjimo poste“ [15],
ištikimame „meilės, buvimo
pasirengusiam, kruopštaus darbo
budėjime“ [16]. Tai „meilės
budėjimas“, taigi neturėtume
susirūpinti ar susinervinti. Mes savo
rankose turime misiją, kuri mus daro
laimingus ir atneša laimę esantiems
šalia mūsų. Mes dirbame Viešpaties
vynuogyne ir esame tikri, kad šis
darbas yra Jo. Taigi, jei kada nors
sieloje trūksta ramybės ar jaučiame
perdėtą įtampą, tuomet yra tinkamas
laikas prisiartinti prie Jo ir sakyti:
„Aš visa tai darau dėl Tavęs. Padėk
man dirbti ramiai bei tvirtai žinant,
kad Tu viską padarysi.”

Dieviška šviesa, kuri teikia šilumą



Palyginime apie pakviestuosius į
vestuvių pokilį, tėvas, išgirdęs, kad
kai kurie svečiai išsiuntė
atsiprašymus ir neatvyks, įsako
tarnams atvesti „vargšus, paliegėlius,
aklus ir luošus“ (Lk 14,21). Švenčių
salė prisipildo, bet vis dar yra vietos
didesniam svečių skaičiui. Taigi jis
pasako savo tarnui: „Eik į kelius bei
patvorius ir varu atvaryk, kad mano
namai būtų pilni“ (Lk 14,23). „Varu
atvaryk“ compelle intrare [17]: jo
troškimas pasiekė šitokią
kraštutinybę.

Reikalavimas kategoriškas, nes
šaukimas į išganymą yra
universalus. Šv. Josemaria sakė: „Tai
ne fizinis postūmis, bet šviesos bei
doktrinos perteklius. Tai dvasinis
jūsų maldos ir darbo stimulas, kuris
autentiškai liudija Bažnyčios
mokymą. Tai visos aukos, kurias
paaukojate. Tai šypsena, kuri
atsiranda ant jūsų lūpų, kai
suvokiate esantys Dievo vaikai:



įsūnystė, kuri pripildo džiugios
laimės (nors kartais jūsų
gyvenimuose bus ir nesėkmių), kurią
matydami kiti pavydi. Prie to
pridėkite savo žmogišką elgesį ir
žavesį ir čia mes turime pilną 
compelle entrare“. Taigi tai ne
prievartos klausimas; greičiau tai vis
naujas maldos ir draugystės,
liudijimo ir dosnios aukos
suvienijimas – džiaugsmas, kuriuo
dalijamasi, žmogiška šiluma, kuri
laisvai traukia kitus.

Dievas veikia „patrauklumu“ [18]
pasiekdamas sielas per džiaugsmą ir
žavesį krikščionių gyvenimuose. Dėl
to apaštalvimas – tai meilė, kuri
užlieja. Širdis, kuri moka mylėti,
žino, kaip prie savęs patraukti kitus:
„mes visus patraukiame savo
širdimi“ sakė šv. Josemaria. „Todėl
prašau, kad visi turėtumėte labai
didelę širdį: jeigu mylėsime sielas, jas
patrauksime“ [19]. Iš tikrųjų niekas
nepatraukia taip stipriai, kaip



autentiška meilė, ypač šiomis
dienomis ir tokiame amžiuje, kai
daug žmonių dar niekada nepažino
Dievo Meilės šilumos. Tikra
draugystė yra „būdas apaštalauti,
kurį šv. Josemaria atrado Evangelijų
pasakojimuose“ [20]. Pilypas
patraukė Bartalomiejų; Andriejus
atsivedė Petrą; ir vyrai, kurie atnešė
Jėzui paralyžuotąjį Kafarnaume,
turėjo būti geri jo draugai.

„Krikščionyje, Dievo vaike, draugystė
ir meilė sudaro viena: dieviškąją
šviesą, kuri teikia šilumą“ [21]. Turėti
draugų reiškia stropų asmeninį
santykį, pavyzdį ir nuoširdžią
ištikimybę, pasirengimą padėti
kitiems bei mokyti teikti pagalbą
abipusiai, empatiją ir klausymąsi,
gebėjimą priimti kito poreikius.
Draugystė nėra įrankis
apaštalavimui, veikiau pats
apaštalavimas iš tikrųjų yra
draugystė: dosnus troškimas dalintis
savo gyvenimu su kitais. Žinoma,



mes norime, kad mūsų draugai
priartėtų prie Dievo, bet mes
pasirengę leisti, kad tai nutiktų kada
ir kaip Dievas nori. Natūralu, kad
apaštalas nori matyti gerus
rezultatus ir daryti kitiems gerą
įtaką, bet niekada neturėtume
pamiršti, kad apaštalai toliau sekė
Jėzų net kai visi kiti nusisuko (pgl. Jn
6,66-69). Rezultatai ateis laikui
bėgant (plg. Apd 2, 37-41).

Jaunuolis vieną kartą paklausė šv.
Josemarios: „Tėve, ką galime
padaryti, kad daug žmonių švilptų
[22]?“ Šv. Josemaria tiesiai atsakė:
„Daug maldos, ištikimos draugystės
ir pagarbos laisvei.“ Jaunuolis neliko
patenkintas, taigi tarė: „Bet ar tai
nereiškia veikti per lėtai, Tėve?“„Ne,
nes mūsų pašaukimas ant-gam-ti-
nis“, atsakė jis pabrėždamas
kiekvieną skiemenį. „Sekundės
pakako paversti Saulių Pauliumi.
Tada, po trijų dienų maldos, jis tapo
karštu Jėzaus Kristaus sekėju“ [23].



Kviečiantysis yra Dievas, o Šventoji
Dvasia išjudina žmogaus širdį.
Apaštalo vaidmuo yra palydėti savo
draugus malda ir pasiaukojimu,
netampant nekantriais išgirdus „ne“
savo pasiūlymams ir nesupykstant,
kai kas nors atsisako siūlomos
pagalbos. Tikras draugas pasikliauja
kito žmogaus stipriosiomis
savybėmis, kad padėtų jam augti, ir
bando nekritikuoti. Jis ar ji žino,
kada geriau patylėti, o kada reikia
elgtis kitaip; neprisimenant
negatyvių dalykų, bet stengiantis
kiekviename asmenyje įžvelgti
geriausia.

Netapdami įkyrūs ir visada su
šypsena, mes galime tyliai ir
mandagiai pasiūlyti, kaip tai darė
Viešpats. Mes visada širdyse
turėsime energingą troškimą, kad
daugybė žmonių Jį geriau pažintų:
„Tu ir aš, Dievo vaikai, žiūrėdami į
žmones, turime matyti sielas: čia yra
siela, kuriai privalau padėti, siela,



kuri turi būti suprasta, siela, šalia
kurios turiu gyventi, siela, kuri turi
būti išgelbėta“ [24].

José Manuel Antuña

[1] Šv. Josemaria, Kalvė, nr. 356.

[2] Šv. Josemaria, Laiškas, 1932 m.
sausio 9 d., nr. 9.

[3] Fernando Ocariz, Laiškas, 2017 m.
vasario 14 d., nr. 9.

[4] Instrukcija, 1934 m. kovo 19 d., nr.
27 (pasvirasis šriftas orginale),
cituojama: Kelias. Kritinis istorinis
leidimas, pastaba numeriui 942.

[5] Romos mišiolas, III eucharistinė
malda.

[6] Benediktas XVI, Bendroji
audiencija, 2008 m. rugsėjo 10 d.



[7] Šv. Josemaria, užrašai iš
meditacijos, 1955 m. balandis, 
Darbai, 1956, XI, p. 9.

[8] Šv. Josemaria, Vieni su Dievu, nr.
273.

[9] Plg. Javier Echevarria, Pamokslas,
2010 m. rugsėjo 5 d. (Romana, nr. 51,
2010 m. liepa-gruodis).

[10] Šv. Josemaria, Kalvė, 969.

[11] Popiežius Pranciškus, Christus
vivit, nr. 288.

[12] Pilar Urbano interviu su vysk.
Javier Echevarria, Epocha, 1994 m.
balandžio 20 d., cituojama Alvaro
Sanchez Leon, Kaip danguje taip ir
žemėje, Madridas, Rialp, 2019, pp.
349-350.

[13] Šv. Josemaria, Laiškas, 1954 m.
gegužės 31 d., nr. 22.

[14] Fernando Ocariz, Laiškas, 2014
m. sausio 9 d., nr. 5.



[15] Šv. Josemaria, Laiškas, 1954 m.
gegužės 31 d., nr. 16.

[16] Ten pat.

[17] Šv. Josemaria, Laiškas, 1942 m.
spalio 24 d., nr. 9; plg. Dievo bičiuliai,
nr. 37.

[18] Benediktas XVI, Pamokslas, 2007
m. gegužės 13 d.; Pranciškus,
Pamokslas, 2018 m. gegužės 3 d.

[19] Šv. Josemaria, užrašai iš šeimos
susitikimo, 1967 m. gegužės 10 d., 
Kronika, 1967 m., p. 605.

[20] Fernando Ocariz, Laiškas, 2017
m. vasario 14 d., nr. 9.

[21] Šv. Josemaria, Kalvė, nr. 565.

[22] Madrido žargone „švilpti“, reiškė
gerai veikti. Šv. Josemaria jį
naudodavo, kai žmonės prašydavo
būti priimti į Opus Dei. Dabar šis
išsireiškimas Dievo Darbe
vartojamas kaip šeimos posakis.



[23] Šv. Josemaria, užrašai iš šeimos
susitikimo, 1967 m. balandžio 24 d., 
Kronika, 1967, p. 506.

[24] Šv. Josemaria, Meditacija, 1963
m. vasario 25 d., Kronika, 1964, IX, p.
69.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-

ix-mes-esame-apastalai/ (2026-01-20)

https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-ix-mes-esame-apastalai/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-ix-mes-esame-apastalai/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-ix-mes-esame-apastalai/

	Meilė – tai kažkas nepaprasto (IX): mes esame apaštalai!

