
opusdei.org

Meilė – tai kažkas
nepaprasto (IV): vis
labiau atsiduoti
motinystei ir
tėvystei

Tėvų misija nesibaigia vien tik
priimant Dievo suteiktą dovaną
– vaikus. Tėvų pašaukimas
tęsiasi visą gyvenimą, o jo
tikslas – rojus.

2019-11-25

Jokūbo ir Jono motina nekantriai
trokšta pasikalbėti su Jėzumi.



Visiškai pasitikėdama ji parpuola
prie Jėzaus kojų ir nori kažko prašyti.
Jėzus klausia: „Ko nori?“ O ji tiesiai
šviesiai taria: „Sakyk, kad šitie abu
mano sūnūs tavo Karalystėje sėdėtų
vienas tavo dešinėje, o kitas
kairėje.“ (Mt 20, 21). Išgirdęs tokį
drąsų motinos prašymą, Jėzus
tikriausiai šypsosi. Tačiau visai
netrukus Jis suteiks jos sūnums daug
daugiau nei motina kada nor galėjo
svajoti: namus savo širdyje ir
visuotinę, amžiną misiją.

Kaip ir tada, pačioje pradžioje,
šiandien Bažnyčia patiria naująjį
apaštališkąjį impulsą. Per
pastaruosius Romos pontifikus mūsų
Viešpats ją kviečia į „nuolat
atsinaujinančią evangelizaciją“[1],
kuri yra viena ryškiausių gairių iš
antrojo į trečiąjį tūkstantmetį. Šioje
kelionėje būtent šeima vaidina
pagrindinį vaidmenį. Motinos, tėvai,
seneliai yra tie pagrindiniai veikėjai,
kurie evangelizuoja priešakinėse



pozicijose. Šeima yra „pirmoji vieta,
kur patiriame, kad Dievo Meilė yra
mūsų gyvenimo dabartis, nepaisant
galėjimo padaryti ar liautis darius.“[2]

Šeimoje mes išmokstame melstis tais
žodžiais, kuriuos vartosime visą
likusį gyvenimą; šeimoje formuojasi
požiūris į pasaulį ir į kitus žmones[3].
Namai yra atžįstami kaip teisinga
aplinka, pasėlys geroje dirvoje; tas ir
duoda derlių: kas šimteriopą, kas
šešiasdešimteriopą, o kas
trisdešimteriopą (Mt 13, 23).

Šventųjų tėvai

Šventasis Josemaria – dar pačioje
kunigystės pradžioje – atrado
neaprėpiamą Viešpaties šventumo
plotmę, kurią jam suteikė Opus Dei
sėkla pasauliui. Jis suprato, kad
negali atidėti šios misijos, todėl
paprašė savo dvasios vadovo leisti
pasiryžti imtis daugiau maldos ir
atgailos. Siekiant pagrįsti tokį
sprendimą, pastarasis jam aiškino



taip: „Tik pažiūrėkit, Dievas to iš
manęs prašo, ir be to, turiu būti
šventuoju ir tėvu, mokytoju ir
šventųjų vedliu.“[4] Tam tikra prasme,
šie žodžiai gali būti pritaikomi ir bet
kuriai motinai ar bet kuriam tėčiui,
nes šventumas išlaiko savo
autentiškumą tik tada, kai juo
dalijamasi ir tai suteikia šviesą šalia
esantiems. Todėl, jei siekiame tikro
šventumo, kiekvienas iš mūsų yra
pašauktas tapti „šventuoju ir tėvu,
mokytoju ir šventųjų vedliu“.

Nuo pat pradžių šventasis Josemaria
kalbėjo apie „pašaukimą
santuokai“[5]. Jis žinojo, kad šis
posakis daugelį galėtų stebinti, bet
pats neabejojo keliu į šventumą per
santuoką ir santuokinės meilės
artuma Dievo širdžiai. Kartą jis
išraiškingai pasakė: „Aš abiem
rankomis laiminu šią meilę ir, kai
manęs klausia, kodėl sakau „abiem
rankomis“, tučtuojau atsakau: todėl,
kad neturiu keturių rankų.“[6]



Tėvų misija nesibaigia vien tik Dievo
suteikta vaikų dovana. Ji tęsiasi visą
likusį gyvenimą ir turi savo tikslą –
rojų. Nors kartais tėvų poveikis
vaikams gali atrodyti trapus ir
netobulas, iš tiesų, tėvystės ir
motinystės ryšys yra labai giliai
įsišaknijęs, o tai leidžia atsiduoti be
jokių apribojimų: kiekviena motina
mielai prisiimtų savo kenčiančio
vaiko vietą ligoninėje.

Šventajame Rašte randame daug
vietų, kuriose motinos ir tėvai
jaučiasi privilegijuoti ir didžiuojasi
Dievo suteiktais vaikais. Abraomas ir
Sara; Mozės motina; Samuelio
motina Hana; septynių makabėjų
brolių motina; kanaaniečių moteris,
kuri prašo Jėzaus pagydyti dukrą;
Najino našlė; Elžbieta ir Zacharijas;
ir, ypač, mūsų Motina ir Šv. Juozapas.
Tai yra užtarėjai, kuriems galime
patikėti savo šeimas, kad iš jų išaugtų
pagrindinės naujų šventųjų vyrų ir
moterų kartos.



Mes gerai žinome, kad motinystė ir
tėvystė yra glaudžiai susijusi su
kryžiumi ir kančia. Kartu su dideliais
džiaugsmais ir pasitenkinimais,
vaiko auginimo ir brandinimo
procesas pilnas įvairiausių sunkumų
– kai kurie mažesni, kiti – ne tokie ir
maži: naktys be miego, paauglystės
maištai, sunkumai darbo paieškose,
antrosios pusės paieškos ir kt.

Ypač skausminga yra matyti, kaip
vaikas priima blogus sprendimus ar
nutolsta nuo Bažnyčios. Tėvai tikrai
bando stiprinti jų tikėjimą; jie
stengiasi parodyti, koks patrauklus
yra krikščioniškas gyvenimas. Ir štai
jie savęs gali klausti: ką mes
padarėme neteisingai? Visai
nenuostabu, kad toks klausimas gali
iškilti, tačiau tėvai neturėtų sau leisti
dėl to kankintis. Tiesa, pagrindinė
atsakomybė dėl vaikų ugdymo tenka
tėvams, tačiau jie nėra vieninteliai,
kurie daro poveikį. Aplinka dažnai
suteikia vaikams kitas gyvenimo



perspektyvas, kurios gali pasirodyti
patrauklesnės ir labiau įtikinamos, o
tikėjimo pasaulis – tolimas ir
nerealus. Galiausiai, vaikai yra laisvi
nuspręsti, kokiu keliu jie nori eiti.

Kartais tiesiog reikia, jog vaikas kurį
laiką atitoltų ir tai jam leistų
pakartotinai atrasti ir darsyk
įvertinti, ką gavo iš tėvų. Kada taip
atsitinka, tėvams reikia išlikti
kantriems. Net ir jei jų vaikai rinkosi
klaidingą kelią, tėvai vis tiek turi
sugebėti juos priimti ir rodyti jiems
matomą meilę, taip pat vengti bet
kokio nepagrįsto spaudimo, kuris gali
atvesti prie dar gilesnių problemų
vaikų gyvenime. „Dažnai nieko kito
negalima daryti, tik laukti; melstis ir
laukti kantriai, švelniai,
didžiadvasiškai ir gailestingai.“[7]

Tėvo ir sūnaus palaidūno
palyginimas šiuo atžvilgiu yra labai
pamokantis (žr. Lk 15, 11–32). Nors
tėvas žinojo apie savo sūnaus



padarytas klaidas, jis suprato, kad
turi laukti.

Bet kuriuo atveju, motinai ar tėvui ne
visada lengva priimti augančio vaiko
laisvę ir iš to kylančius sprendimus.
Taip yra todėl, nes kai kurie vaikų
sprendimai – nepriklausomai nuo jų
gėrio ar blogio mato – yra skirtingi
nei tėvų. Tėvai gali pradėti patys save
matyti tik kaip savo vaikų gyvenimo
stebėtojus, nors iki šiolei
pastariesiems reikėdavo nuolatinės
globos. Nors tai gali pasirodyti
paradoksalu, būtent šiuo momentu
vaikams labiausiai reikia savo tėvų.
Tie patys žmonės, kurie juos mokė,
kaip valgyti ir vaikščioti, gali ir toliau
lydėti juos ugdantis laisvę, skinantis
asmeninio gyvenimo kelią. Dabar
tėvai yra vadinami mokytojais ir
vedliais.

Šventųjų mokytojai

Tėvai yra tikrieji mokytojai, nors
dažnai patys to nesupranta. Lyg per



osmozę jie tiek daug perduoda savo
vaikams, jog šie pasilieka su jais visą
savo gyvenimą. Tėvai turi juos
mokyti ypač svarbaus meno: mylėti
ir būti mylimam. Čia viena iš
sunkiausių pamokų, kuri ir yra
tikroji laisvės prasmė.

Visų pirma, tėvai savo vaikams turi
padėti įveikti išankstinius
nusistatymus, kurie šiandien gali
pasirodyti akivaizdūs, pavyzdžiui, –
požiūrį, „neva tai [laisvė] reiškia
pataikauti saviems kaprizams ir
priešinantis kiekvienai normai.“[8]

Nepaisant to, tikru iššūkiu tampa
kantriai ir atkakliai pažadinti vaiko
norą daryti gera, kuris žingsnis po
žingsnio jį stiprina. Tada vaikai
nematys vien tik sunkumų, kurie
kyla klausantis tėvų, bet sugebės
„džiaugtis gėryje“[9]. Šioje augimo
kelionėje vaikai pamažu pradės
suprasti, kad jų tėvai juos moko.
Tiesa, dažnai ir patiems tėvams
prireiks mokytis, kad galėtų geriau



pamokyti savo vaikus: žmogus
negimė mokėdamas būti tėvu ar
motina. Nepaisant galimų klaidų ir jų
reiškimosi būdų, ilgainiui vaikai
pradeda giliau vertinti tėvų pamokas
namuose. Kaip sakė Šv. Josemaria
apie mamos kažkada jam duotą
patarimą: „Po daugelio metų aš
supratau, kokie išmintingi buvo tie
žodžiai.“[10]

Anksčiau ar vėliau vaikai supranta,
kaip stipriai buvo mylimi tėvų ir kaip
gerai šie mokė atrasti raktus į
gyvenimą. F. Dostojevskio epiloge
didžiajam romanui „Broliai
Karamazovai“ tai parodoma itin
išraiškingai: „Žinokite, kad nieko
nėra kilnesnio ir tvirtesnio, ir
sveikesnio, ir naudingesnio mūsų
tolesniam gyvenimui kaip koks nors
geras atsiminimas, ir ypač likęs iš
vaikystės, iš gimtųjų namų. Jums
daug kalbama apie jūsų auklėjimą,
bet štai koks nors gražus, šventas
atsiminimas, išsaugotas nuo



vaikystės dienų, galbūt yra pats
geriausias auklėtojas. Jei žmogus
daug tokių atsiminimų atsineša į
gyvenimą, tai jis niekuomet
nepražus.”[11] Tėvai žino, kad jų
misija yra sėti ir kantriai laukti, kol
jų rūpestingos pastangos duos gausių
vaisių, nors galbūt niekada nepavyks
pamatyti visų gerų rezultatų.

Šventųjų vedliai

Vedlys yra tas, kuris veda ir moko
kitus sekti ar atrasti kelią. Norint tai
įgyvendinti, reikia gerai žinoti
vietovę ir išmokti lydėti keliaujančius
pirmą kartą. Geri vedliai ir mokytojai
formuoja ne tik galvą, bet ir širdį.
Zebediejaus žmona, Salomė, lydėjo
savo sūnus Kristaus keliu,
neatmesdama šio kryžiaus ir nuolat
išlikdama jo pakraštyje. Prie Salomės
prisijungė tik Jonas, bet Jokūbas, galų
gale, tapo pirmuoju apaštalu, kuris
atidavė savo gyvenimą Jėzui.
Sekmadienio rytą, ji taip pat buvo



prie Kristaus kapo – kartu su Marija
Magdaliete. Paskui ją atsekė ir Jonas.

Kiekvienam vedliui kartais tenka
susidurti su itin komplikuota ir
sudėtinga kelione. Viena iš jų –
gyvenimo kelionėje, kai tenka
atsiliepti į Dievo kvietimą. Padėti
vaikams atrasti jų pašaukimą –
svarbi tėvų misijos dalis. Nereikia
didelių pastangų suprasti, kad vaikai
galbūt pašaukimą priima su baime.
Kartą Šv. Josemaria jaunų žmonių
grupei pasakė: „Baimė? Kai kurie
Šventojo Jono žodžiai iš jo pirmojo
laiško, ketvirtojo skyriaus, yra
įsismelkę mano širdyje: Qui autem
timet, non est perfectus in caritate (1
Jn 4:18). Asmuo, kuris bijo, nemoka
mylėti tobulai. Ir jūs visi žinote kaip
mylėti, todėl jūs nebijote. Ko bijoti?
Jūs žinote kaip mylėti; todėl jūs
nebijote. Pirmyn!“[12]

Žinoma, didžiausias motinos ir tėvo
rūpestis yra, kad vaikai būtų



laimingi. Kaip bebūtų, dažnai vaikai
patys turi asmeninį supratimą apie
kelius į laimę. Kartais tėvų svajonės
apie vaikų profesinę ateitį
nesutampa su jų tikraisiais talentais.
Arba pastarąsias svajas pakeičia
viltis, kad jų vaikai bus geri, bet be
didesnių pastangų. Galbūt tėvai
užmiršta radikalias ir kartais
trikdančias žinias iš Evangelijos. Jei
išties buvo gyventa giliu Evangelijos
mokymu: „kiekvienas vaikas
neišvengiamai nustebina mus savo
planais, kylančiais iš tos laisvės ir
netelpančiais į mūsų schemas, ir
gerai, kad taip yra. Auklėjimas apima
užduotį skatinti atsakingą laisvę
esmingai svarbiomis akimirkomis
rinktis protingai, vadovaujantis
sveiku protu; ugdyti asmenis, kurie
be išlygų suvokia, kad jų rankose yra
jų pačių ir jų bendruomenės
gyvenimas ir kad ta laisvė yra
neįkainojama dovana.“[13]



Tėvai, geriau nei bet kas kitas,
pažįsta savo vaikus. Kadangi jie savo
vaikams nori paties geriausio,
natūralu ir teisinga, jog tėvai yra
susirūpinę jų pasirinkimais. Nuo to
priklauso vaikų laimė, asmeninė
gerovė. Štai kodėl tėvai siekia padėti
ir apsaugoti savo vaikus. Todėl, kai jų
vaikai pradeda suprasti galimą Dievo
kvietimą, tėvams kyla iššūkis imtis
gražaus išmintingojo vedlio
vaidmens. Kai Šventasis Josemaria
savo tėvui pasakė apie asmeninį
pašaukimą, tėvas jam atsakė:
„Pagalvok apie tai šiek tiek daugiau.“
Bet visai netrukus jis pridėjo: „Aš tau
netrukdysiu.“[14] Taigi, bandydami
pateikti realistiškus ir protingus
patarimus dėl vaikų dvasinio
apsisprendimo, tėvai turi išmokti
gerbti jų laisvę ir aptikti Dievo
malonės veikimą savo širdyse. Mes
neturėtume tapti kliūtimi Dievo
planams.



Be to, patys vaikai kartais net
nenutuokia kaip stipriai jie gali
„šokiruoti“ savo tėvus apsisprendimu
dėl pašaukimo. Pasak Šventojo
Josemarios, jo tėvas pravirko –
sužinojęs apie jo pašaukimą – ir tai
buvo vienintelis kartas gyvenime, kai
jis verkė. Tėvams reikia labai daug
dosnumo, kad savo vaikų gyvenimo
kelionėje, juos lydėdami gebėtų
priimti apsisprendimus, kurie dažnai
yra priešingi nei tikėtasi. Taigi
nenuostabu, kad atitinkamų
projekcijų atsisakymas pasidaro
labai sunkus. Bet Dievas iš tėvų
neprašo mažiau, nei iš jų vaikų: ši
kančia, kuri yra labai žmogiška,
kartu su Dievo malone gali tapti labai
dieviška.

Šie „sukrėtimai“ gali būti gera proga
apsvarstyti Šventojo Josemarios
pasakymą, kad vaikai yra skolingi
savo tėvams devyniasdešimt
procentų savo kvietimo mylėti Dievą
nedaloma širdimi.[15] Dievas gerai



žino apie auką, kurios gali prireikti
tėvams, priimant vaikų sprendimą su
ypatingu prieraišumu ir laisve. Tas,
kuris atidavė savo vienatinį Sūnų,
kad išgelbėtų mus, tai supranta
geriau nei bet kas kitas.

Kai tėvai dosniai priima, kad jų
vaikai yra kviečiami Dievo ir Dievas
jų nepasilieka sau, jie kartu ir
daugeliui kitų žmonių pradeda teikti
gausius dangiškus palaiminimus. Tai
kartojasi ištisus šimtmečius. Kai
Jėzus paragino Joną ir Jokūbą viską
palikti ir sekti Juo, jie padėjo savo
tėvui taisyti tinklus. Zebediejus, nors
ir buvo susirūpinęs, dirbo toliau,
tačiau savo vaikus atleido. Galbūt
jam reikėjo daugiau laiko, kad
suprastų, jog pats Dievas yra tas,
kuris ateina į jų šeimą. Bet, galų gale,
koks didis džiaugsmas matyti savo
sūnus laimingus šioje naujoje
„žvejybos“ veikloje, apaštalinėje
„jūroje be krantų“.



Reikalingi daugiau nei bet kada

Kai dukra ar sūnus turi priimti
svarbų sprendimą dėl savo
gyvenimo, tėvai yra labiau reikalingi
nei bet kada anksčiau. Tėvas ar
motina – net per atstumą – geba
atpažinti vaiko liūdesio ar autentiško
džiaugsmo pėdsakus. Todėl tėvai yra
nepakeičiami pagalbininkai vaikams
būti laimingiems ir ištikimiems.

Tikriausiai pirmas dalykas, norint
atlikti šį autentišką vaidmenį, yra
gautos dovanos atpažinimas.
Apsvarstę Dievo akivaizdoje,
galiausiai tėvai supranta, kad: „<...>
tai nėra auka, kad Dievas jų prašo
vaikų; nei tiems, kuriuos Viešpats
šaukia, nėra auka Jį sekti. Priešingai,
tai didžiulė garbė, didis ir šventas
orumas, išrinkimo įrodymas,
ypatinga meilė, kurią Dievas parodė
konkrečią akimirką, bet kuri buvo Jo
mintyse visą amžinybės.“[16] Juk
būtent tėvai yra tie, kurie padarė



įmanomą šį pašaukimą, pratęsiantį
gyvenimo dovaną. Todėl Šventasis
Josemaria kalbėdavo tėvams: „Aš jus
sveikinu, nes Jėzus pasiėmė šias jūsų
širdies daleles – visiškai – vien sau...
Vien sau!“ [17]

Todėl tėvų malda užima svarbią vietą
mūsų Viešpaties akyse. Kiek šio
nuostabaus užtarimo pavyzdžių
galime aptikti Biblijoje ir istorijoje.
Šv. Monikos pasitikėjimas ir atkakli
malda už jos sūnaus Augustino
atsivertimą yra bene geriausiai
žinoma; bet iš tiesų turime
nesuskaičiuojamų pavyzdžių. Už
kiekvieno pašaukimo „visada yra
stipri ir intensyvi malda: močiutės,
senelio, mamos, tėčio,
bendruomenės... Pašaukimai gimsta
maldoje ir iš maldos; ir tik per maldą
jie gali išlikti, bręsti ir duoti
vaisių.“[18] Nuo pat tos akimirkos, kai
buvo prisiimtas pašaukimo kelias, jo
baigtis priklauso nuo labiausiai
mylinčių žmonių maldų.



Tėvams reikia ne tik melstis, bet ir
likti greta savo vaiko. Vaiko
supratimas, kad jo tėvus domina
nauja misija, padeda stiprinti
ištikimybę pašaukimui. Paprastai
tėvai turi didį troškimą padėti ir
dalytis sūnaus ar dukros laimėjimais
jų atsidavimo kelyje. Vaikams reikia
patirti savo gyvenimo vaisingumą.
Kartais jie prašys patarimo, pagalbos
ar maldos. Kiek daug tėvų ir motinų
yra atradę kvietimą į šventumą per
savo vaikų pašaukimą!

Jokūbo ir Jono atsidavimo vaisiai yra
neišmatuojami. Bet mes galime būti
tikri, kad šiedu Bažnyčios stulpai yra
skolingi tėvams už savo pašaukimo
dovaną. Jokūbas atnešė Dievo Meilę
iki tuometinio žinomo pasaulio
krašto, o Jonas skelbė ją žodžiais,
kurie tapo himnu Meilei. Tie, kurie
yra gavę tikėjimą ir yra atsidavę jam,
turėtų jaustis labai dėkingi
sutuoktinių porai prie Galilėjos jūros
krantų. Zebediejaus ir Salomės, kaip



ir kitų apaštalų, vardai bus kartojami
iki laikų pabaigos.

„Imkite ir valgykite jos visi, nes tai
yra mano kūnas, kuris už jus
atiduodamas.“[19] Motinos ir tėvai,
kurie iš tikrųjų myli Dievą ir mato
visišką vaiko atsidavimą Jam, Šv.
Mišių konsekracijoje išgyvena
ypatingą Viešpaties žodžio
supratimą. Tam tikra prasme jie
patiria tų žodžių įsikūnijimą savo
gyvenime. Tėvai atiduoda savo vaiką,
kad kiti galėtų maitintis ir gyventi.
Taigi jų vaikai kažkaip „padaugina“
jų motinystės ar tėvystės patirtis.
Atsakydami „taip“, tėvai įsitraukia į
Viešpaties atpirkimo darbą, kurio
kulminacija – Kristaus „taip“ savo
kančioje, ir kuris prasidėjo
nuolankiai Mergelės Marijos ištartu
„taip“.

Diego Zalbidea



[1] Šv. Paulius VI, apaštališkasis
paraginimas Evangelii nunitandi
(gruodžio 8 d. 1975), nr. 82. Taip pat
Šv. Jono Pauliaus II, apaštališkasis
laiškas Novo millennio ineunte
(sausio 6 d. 2001), nr. 40; Benediktas
XVI, Vyskupų Sinodas Naujosios
Evangelizacijos būtinybei, spalio 7 d.
2012; Pranciškus, apaštališkasis
paraginimas Evangelii gaudium
(lapkričio 24 d. 2013), nr. 27.

[2] Opus Dei prelatas Fernando Ocáriz
laiškas, birželio 4 d. 2017.

[3] Plg. Katalikų Bažnyčios
katekizmas, nr. 1666.

[4] Šventasis Josemaria , Personal
notes, no. 1752.

[5] Šventasis Josemaria, Kelias, nr. 27.
P. 30.

[6] Šventasis Josemaria, Dievo bičiuliai,
nr. 184, p. 200.

https://www.katekizmas.lt/kbk/dalis2/skyrius2/poskyris3/skirsnis7#se566
https://www.katekizmas.lt/kbk/dalis2/skyrius2/poskyris3/skirsnis7#se566


[7] Popiežius Pranciškus, Bendrosios
audiencijos katechezė: Šeima. 3
tęsinys. Ko moko tėvas. 2015 m.
vasario 4 d.

[8] Opus Dei Prelatas, Fernando
Ocariz, Pastoracinis laiškas. 2018 m.
sausio 9 d., nr. 5.

[9] Reaching the Entire Person, Role of
the Emotions (I).

[10] Šventasis Josemaria, užrašai iš
šeimos susitikimo, vasario 17 d. 1958.

[11] Dostojevskis, F., Broliai
Karamazivai. II tomas. Vilnius : Vaga,
1986. P. 464.

[12] Šventasis Josemaria, notes from a
get-together with young people,
November 1972.

[13] Šventasis Tėvas Pranciškus, 
Amoris Laetitia. Posinodinis
apaštališkasis paraginimas apie

https://opusdei.org/en/document/reaching-the-entire-person-role-of-the-emotions-1/
https://opusdei.org/en/document/reaching-the-entire-person-role-of-the-emotions-1/


meilę šeimoje. Nr. 262. Kovo 19 d.
2016.

[14] Ana Sastre, Tiempo de caminar,
Rialp, Madridas, 1989. P. 52.

[15] Šventasis Josemaria, 
Conversations, nr. 104.

[16] Šventasis Chosemarija, Kalvė, nr.
18.

[17] Šventojo Chosemarijos žodžiai
susitikime su šeimomis. 1960, spalio
22 d.

[18] Popiežius Pranciškus, Regina Caeli,
balandžio 21, 2013.

[19] Mišiolas, Eucharistinė malda.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-iv-vis-labiau-atsiduot/


lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-
iv-vis-labiau-atsiduot/ (2025-12-24)

https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-iv-vis-labiau-atsiduot/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-iv-vis-labiau-atsiduot/

	Meilė – tai kažkas nepaprasto (IV): vis labiau atsiduoti motinystei ir tėvystei

