
opusdei.org

Meilė – tai kažkas
nepaprasto (II): Tavo
gyvenimo idealas

Šiandien, būtent šią akimirką,
Dievas nepaliauja ieškoti ir
belstis į kiekvieno žmogaus
širdį. Antrasis straipsnis iš
serijos apie asmeninio
pašaukimo atpažinimą.

2019-01-31

Mesopotamija nuolat išgyveno
įvairių civilizacijų iškilimą ir griūtį:
šumerai, babiloniečiai, chaldėjai...
Nors ir girdėjome apie tai mokykloje,



šiandien šios kultūros mums
tikriausiai nėra nei artimos, nei
svarbios. Ir vis dėlto būtent šioje
aplinkoje gimė vienas iš mūsų šeimos
narių. Jo vardas buvo Abramas, kol
Dievas pervadinimo jį Abraomu.
Biblijoje rašoma, kad Abraomas
gyveno 1850 metų iki Jėzaus gimimo.
Net po keturių tūkstančių metų mes
vis dar prisimename jį – ypač Šv.
Mišių aukoje, kai meldžiamės apie
„mūsų tikėjimo protėvio Abraomo
auką“[1], nes jis pradėjo mūsų šeimą.

Pašaukiau tave vardu

Abraomas vienas pirmųjų žmonijos
istorijoje atsiliepė į Dievo kvietimą.
Šis pašaukimas buvo išties neeilinis: 
„Eik iš savo gimtojo krašto, iš savo
tėvo namų, į kraštą, kurį tau
parodysiu“ (Pr 12, 1). Po jo buvo kitų:
Mozė, Samuelis, Elijas ir kiti
pranašai... Jie visi išgirdo Dievo
balsą, kuris vienaip ar kitaip kvietė
palikti senąjį gyvenimą ir pradėti



naująjį Jo artumoje. Kaip ir
Abraomui, Dievas pažadėjo, kad jie
nuveiksią didžių dalykų: Padarysiu iš
tavęs didelę tautą ir tave palaiminsiu;
išaukštinsiu tavo vardą, ir tu būsi
palaimingas (Pr 12, 2). Dar daugiau,
Jis kiekvieną pašaukė vardu... Taigi
Senajame Testamente randame ne
tik Dievo veiksmų aprašymą, bet ir
vardus žmonių, kurie atsiliepė į Jo
kvietimą. Laiške Hebrajams šie
tikėjimo liudytojai susilaukia gausių
liaupsių (plg. Heb 11, 1-40).

Kai Dievas atsiuntė į pasaulį savo
Sūnų, kvietimo pobūdis pasikeitė.
Pakviestieji ne tik išgirdo Dievo
balsą, bet ir pamatė Jėzaus iš
Nazareto žmogiškąjį veidą. Dievas ir
toliau kvietė pradėti naują gyvenimą
ir palikti neišdildomą pėdsaką
istorijoje. Ir mes žinome
atsiliepusiųjų vardus: Marija
Magdalietė, Petras, Jonas, Andriejus...
Prisimename juos su dėkingumu.



O kas tada? Gali pasirodyti, kad Jėzui
įžengus į dangų Dievas pasitraukia iš
žmonijos istorijos. Bet yra priešingai:
Jis ne tik veikia, bet Jo veiklos laukas
išsiplečia. Savo žemiškosios kelionės
metu Jis išsirinko mažą žmonių
grupę, tačiau per du tūkstančius
metų Dievas „pakeitė planus“
nesuskaičiuojamai daugybei vyrų ir
moterų, atverdamas naujus
horizontus, kurių jie patys niekada
nebūtų įsivaizdavę. Žinome daugelio
jų vardus, nes Bažnyčia juos
pripažino šventaisiais. Be to, yra
begalė mums nežinomų šventųjų iš
visų tautų, genčių ir giminių, kurie
yra patys tikriausi istorijos veikėjai.

Šiandien, būtent šią akimirką, Dievas
nepaliauja ieškoti ir belstis į
kiekvieno žmogaus širdį. Šv.
Josemaria mėgdavo apmąstyti tekstą
iš pranašo Izaijo knygos: Nebijok, nes
aš išpirkau tave, pašaukiau tave
vardu – tu esi mano (Iz, 43,1). Jis
sakydavo, kad šių žodžių



apmąstymas yra „saldus kaip korio
medus“, nes leidžia pajusti Dievo
meilę labai asmenišku ir unikaliu
būdu.

Šie žodžiai ir mums gali tapti saldūs
kaip medus, nes jie parodo, kaip
Dievui rūpi mūsų gyvenimas. Jam
svarbus kiekvienas ir Jis kviečia
kiekvieną – be jokios išimties – sekti
Juo. Kiekvieno krikščionio svajonė,
kad jo vardas būtų įrašytas Dievo
širdyje.Šią svajonę išpildysime
pasiryždami atsakyti į Jo kvietimą.

Pažvelk į dangų ir suskaityk
žvaigždes, jei gali jas suskaityti

Žvelgti į savo gyvenimą kaip didžiujų
šventųjų istorijos tęsinį gali atrodyti
perspausta. Juk žinome, kokie silpni
esame. Tą patį patyrė Mozė,
Jeremijas, Elijas, – visi išgyveno itin
sunkių akimirkų. Pavyzdžiui, Izaijas
kartą pasakė: „Bet aš pagalvojau:
„Veltui aš triūsiau, tuščiai ir be
naudos jėgas eikvojau“ (Iz 49, 4).



Tiesa, kad kartais gyvenimas gali
pasirodyti kupinas nevilties,
beprasmis ir neįdomus, matant, kaip
lengvai žlunga mūsų pastangos.
Klausimas „kam aš gyvenu?“ gali
sudužti į pralaimėjimo, kančios ir
mirties patirtį.

Dievas puikiai žino mūsų silpnybes ir
jų polinkį trikdyti mūsų gyvenimą. Ir
vis dėlto Jis ieško mūsų. Pranašas
neleidžia sau praktrūkti skundais,
bet atpažįsta Viešpaties balsą: „Aš
padarysiu tave tautų šviesa, kad
mano išganymas pasiektų žemės
pakraščius“ (Iz 49, 6). Mes esame
silpni, tačiau tai nėra galutinė mūsų
gyvenimo tiesa. Kaip rašo popiežius
Pranciškus: „Pripažinkime savo
trapumą, tačiau patikėkime jį Jėzui ir
leiskimės Jo išsiunčiami į misiją.
Esame trapūs, bet nešiojame lobį,
darantį mus didžius ir galintį padaryti
geresnius bei laimingesnius tuos,
kurie jį gauna.“[2]



Dieviškasis kvietimas yra didis Dievo
gailestingumo ženklas, parodantis,
kad Jis mane myli ir aš Jam rūpiu.
Dievas pasikliauna mumis, dėl to, kas
esame, o ne kiek turime: Jo akimis
tavo dėvimi drabužiai ar turimas
išmanusis telefonas yra visiškai
nesvarbūs. Jam taip pat nerūpi, ar
mes esame stilingi, ar ne; Jis rūpinasi
tavimi tokiu, koks esi. Jo akyse tu esi
brangus ir tavo vertė
neišmatuojama.[3] Savo pašaukimu
Dievas mus išlaisvina. Jis išlaisvina iš
riboto gyvenimo, kuris grįstas mažais
malonumais ir niekada nepasotina
mūsų vidinio meilės troškimo. Kai
pagaliau pkeliame savo žvilgsnį į
Viešpatį ir Jam sakome: „Aš atiduodu
savo laisvę į Tavo rankas“,
išgyvename neįkainojamą laisvės
patirtį, kuri suteikia galimybę
atsikratyti menkų, kartais išties
kvailų rūpesčių ir ambicijų.[4]
Dievas išvaduoja mūsų laisvę nuo bet
kokio ribotumo ir atveria didžius
savosios meilės horizontus, kur



kiekvienas – tiek vyras, tiek moteris –
yra dieviškojo plano pagrindiniai
veikėjai – protagonistai.

Asmeninis pašaukimas atskleidžia
mūsų egzistavimo prasmę. Tai
reiškia žinoti – per tikėjimą – mūsų
buvimo žemėje priežastį. Mūsų
gyvenimas – dabartis, praeitis ir
ateitis – įgyja naują dimensiją, gelmę,
kurios anksčiau nesuvokėme. Nuo
šiol visi nutikimai ir įvykiai,
akimirkos atsiskleidžia tikrojoje
perspektyvoje: pradedame suprasti
Dievo vedimą ir jaučiamės atsakingi
už mums patikėtą užduotį.[5] Tiems,
kurie atsako į Dievo kvietimą, joks
veiksmas nėra menkas ir nesvarbus.
Viskas mūsų gyvenime tampa
sutaurinta per pažadą: „Padarysiu iš
tavęs didelę tautą“ (Pr 12, 2) –
nuveiksiu tavo gyvenime didžių
dalykų, tu paliksi žymę, būsi
laimingas skleisdamas laimę. Todėl
kiekvienas Dievo prašymas mums iš
tiesų yra dovana. Ne mes Jam



darome paslaugą. Tai Dievas
nušviečia mūsų gyvenimą,
suteikdamas jam prasmę.[6]

Pašaukimo šviesa mums atskleidžia,
kad mūsų gyvenimo svarba neturėtų
būti vertinama tik žmogiškais mūsų
veiksmų didybės matais. Tik maža
dalis žmonių tampa istorinėmis
figūromis. Tačiau dieviškoji didybė
matuojama pagal taip, koks mūsų
santykis su vieninteliu tikrai didžiu
planu – mūsų Išganymu. Lemtingus
pasaulio istorijos posūkius nulėmė
sielos, neminimos jokioje istorinėje
knygoje. Panašiai ir apie mūsų
asmeninio gyvenimo posūkius
lėmusias sielas sužinosime tik tą
dieną, kai visa, kas paslėpta, bus
atskleista[7].

Išganymas jau vyksta – dabar[8]!
Kaip aš galėčiau prisidėti?
Tūkstančiais skirtingų būdų,
žinodamas, kad Dievas suteiks
šviesos atrasti konkretų kelią, kaip



Jam padėti. Dievas nori, kad asmuo
laisvai apsispręstų, ne tik
atsakydamas į Dievo kvietimą, bet ir
prisiimdamas asmeninį pašaukimą.
[9] O asmens atsakas, nors ir laisvas,
yra pastūmėtas Dievo dovanotos
malonės. Jei pradėsime eiti, kad ir
kur tuo matu esame, Dievas padės
mums suprasti, apie kokią mūsų
gyvenimo eigą Jis svajojo. Eiti Dievo
keliu – tai svajonė, įgaunanti vis
aiškesnes formas keliaujant, nes ji
priklauso nuo mūsų pačių iniciatyvos
ir kūrybiškumo. Šv. Josemaria yra
sakęs, kad jei svajojame patys, mūsų
svajonės liks ribotos, nes tie, kurie
tikrai svajoja, svajoja su Dievu.
Dievas drąsino Abraomą svajoti
plačiau: „Pažvelk į dangų ir suskaityk
žvaigždes, jei gali jas suskaityti“ (Pr
15, 5).

Pasidalijimas tarp dviejų

Dievas ateina į Abraomo gyvenimą,
pasilieka jame ir iš dalies



susitapatina su Abraomo likimu: „Aš
laiminsiu tuos, kurie tave laimina, ir
prakeiksiu tuos, kurie tave keikia, ir
tavyje bus palaimintos visos žemės
giminės“ (Pr 12, 3). Abraomo istorija
yra dviejų veikėjų – Abraomo ir
Dievo, Dievo ir Abraomo – istorija.
Šis abipusis santykis išgyvenamas
taip stipriai, kad Dievas prisistato
kitiems kaip„Abraomo Dievas“ (Mt
22, 32).

Pašaukimas pirmiausiai atsiskleidžia
kaip gyvenimas su Dievu. Tai reiškia
ne daryti kažką nepaprasto, o daryti
visus paprastus dalykus su Dievui,
daryti viską dėl Meilės! Tai nutiko ir
pirmiesiems mokiniams. Jėzus juos
pasirinko, visų pirma, dėl to, kad jie
būtų kartu su Juo; ir tik po to
Evangelistas priduria: „ir kad galėtų
siųsti juos skelbti žodžio“ (Mk 3, 14).
Tad išgirdę Dievo balsą, neturėtume
išsigąsti, kad mūsų laukia „misija
neįmanoma“ iš aukštybių. Jei tai yra
tikras Dievo kvietimas, tai bus



kvietimas įeiti į Jo gyvenimą, Jo
planą: kvietimas pasilikti jo Meilėje.
Tuomet iš Dievo širdies, iš
autentiškos draugystės su Jėzumi,
mes galėsime skleisti Jo Meilę visame
pasaulyje. Jis nori remtis mumis ir
būti kartu. Arba priešingai: būti
kartu ir remtis mumis.

Taigi galime suprasti, kodėl tie, kurie
išgyvena tikrą Dievo pašaukimą ir
seka Juo, yra pilni ryžto skatinti tuos,
kurie dar tik pradeda jausti Dievo
kvietimą. Pradžioje pastariesiems
gali pristigti drąsos. Tai yra natūralu,
kai susiduriame su kažkuo netikėto,
nežinomo, aprėpiančio daug
platesnius horizontus... Faktas, kad
Dievas manęs ieško gali šokiruoti.
Tačiau ši baimė netrunka ilgai; tai
yra natūrali žmogaus reakcija, kuri
neturėtų stebinti. Suklystume, jei
leistumėmės jos surakinami, nes
mums reikia elgtis priešingai –
pažvelgti baimei į akis ir drąsiai bei
ramiai ją įsisąmoninti. Didžius



gyvenimo sprendimus beveik visada
lydi baimė, kurią padeda įveikti
ramus apmąstymas ir drąsa.

Šv. popiežius Jono Pauliaus II
pradedant pontifikatą pasakyti
žodžiai vis dar aidi ir šiandien:
„Nebijokite: atverkite, plačiai
atlapokite duris Kristui!“ Benediktas
XVI aiškina, kad tąkart Jonas Paulius
II šiais žodžiais kreipėsi į pasaulio
stipriuosius, galinguosius, bijančius,
jog Kristus atims ką nors iš jų galios,
jei jie Jį įsileis ir suteiks tikėjimo
laisvę.[10] Taip, Jis tikrai iš jų būtų
kai ką atėmęs: korupcijos, iškraipytos
teisės, savivalės valdžią. Bet Jis iš
nieko nebūtų atėmęs to, kas
priklauso žmogaus laisvei, jo
kilnumui, teisingos visuomenės
statymui. Popiežius taip pat kreipėsi į
visus, ypač jaunus žmones. Argi kas
nors iš mūsų nėra bijojęs, jog Kristus,
jei Jį įsileistume, jei Jam visiškai
atsivertume, gali ką nors iš mūsų
gyvenimo atimti? Ar neturėtume



atsisakyti ko nors didaus,
nepakartojamo, kas gyvenimą daro
tokį gražų? Ar netaptume suvaržyti
ir be laisvės?

Popiežius ir vėl pasakė: ne. Tas, kas
įsileidžia Kristų, nepraranda nieko,
absoliučiai nieko, kas daro gyvenimą
laisvą, gražų ir didų. Ne! Tik tokioje
draugystėje plačiai atsiveria
gyvenimo durys. Tik tokioje
draugystėje atsiskleidžia didžiulis
žmogiškosios būties potencialas. Tik
tokioje draugystėje patiriame tai, kas
gražu ir kas išlaisvina. Popiežius
Pranciškus taip pat mums primena: 
„Jis neatims iš tavęs nė lašo veiklumo,
gyvumo ir džiaugsmo. Kaip tik
priešingai, tapsi toks, apie kokį tave
kurdamas galvojo Tėvas, ir būsi
ištikimas pats sau. Priklausymas nuo
Jo išlaisvina mus iš vergijos ir įgalina
suvokti savo kilnumą.“[11] Taigi mes
patirsime tai, ką patyrė visi šventieji:
Dievas nieko iš mūsų neatima, bet
pripildo mūsų širdį taika ir



džiaugsmu, kurių negali suteikti
pasaulis.

Sekant šiuo keliu baimė ilgainiui
virsta giliu dėkingumu: „Aš esu
kupinas dėkingumo mūsų Viešpačiui
Kristui Jėzui, kuris mane sustiprino ir
palaikė tinkamu, <...>nors anksčiau
esu buvęs piktžodžiautojas,
persekiotojas ir smurtininkas. Manęs
buvo pasigailėta, nes taip elgiausi dėl
neišmanymo ir netikėjimo.“ (1 Tim 1,
12-13). Faktas, kad kiekvienas iš
mūsų esame pašaukti, parodo, jog
Dievo gailestingumui nėra kliūtis nei
mūsų silpnybė, nei nuodėmės. Jis
mums prisistato kaip Miserando
atque eligendo, tapęs popiežiaus
Pranciškaus apaštališkuoju šūkiu,
nes Dievui pasirinkti mus ir būti
gailestingam yra viena ir tas pats.

Kaip ir Abraomas, šv. Paulius ir visi
kiti Jėzaus draugai, mes žinome, jog
esame ne tik pašaukti ir lydimi
Dievo, bet tikri dėl Jo pagalbos, nes



„tas, kuris mumyse pradėjo šį gerą
darbą, jį ir pabaigs iki Kristaus Jėzaus
dienos“ (Fil 1,6). Mes žinome, kad
mūsų sunkumai, kad ir kokie rimti
bebūtų, niekada nepaims viršaus. Šv.
Josemaria moko, kad kai mūsų
Viešpats sumano kokį darbą
žmonijos gerovei, Jis, visų pirma,
galvoja apie žmones, kurių pagalbą
pasitelks savo planui įgyvendinti... ir
Jis jiems duoda vsas reikalingas
malones.[12]

Taigi dieviškasis pašaukimas yra
kvietimas į pasitikėti. Pasitikėti Dievu
– gyventi laisvėje, vengiant
priklausomybės nuo mūsų paties
stiprybių ir talentų,
atsiveriantstiprybei ir talentams To,
kuris mus pašaukė. Kopiant į kalno
viršūnę, pasitikima aukščiau
kopiančiuoju: pastarasis parodo, kur
statyti koją, padeda išvengti panikos
ar galvos svaigulio. Štai kaip
gyvenimo keliu einame pirmyn –
papildydami vienas kitą – per



skirtybes, kurios sukuria tobulumą;
taip pasitikime tik pačiu Dievu, nes
„tai jis lieka ištikimas, nes savęs jis
negali išsiginti“ (2 Tim 2, 13).

Jūs paženklinsite kelią

Abramas išėjo, kaip Viešpats jam
buvo paliepęs (Pr 12, 4). Taip
prasideda jo gyvenimo etapas, kuris
amžiams viską pakeitė. Nuo šiol
Abraomo gyvenimas tapo
priklausomas nuo Dievo kvietimų:
eiti iš vienos vietos į kitą, pabėgti nuo
nedorėlių, patikėti galimybe
susilaukti sūnaus, matyti, kaip sūnus
tampa jo gyvenimo dalimi, ir net
ryžtis jį paaukoti. Tik laisvas atsakas
galėjo sukurti sąlygas Abraomui
ištarti „taip“ Dievui. Panašiai ir
gyvenimas tų, kurie seka Dievu, nėra
pažymėtas vien tik artumu ir
vienybe su Dievu, bet ir tikra,
visaverte ir besitęsiančia laisve.
Atsakant į Dievo kvietimą,
mūsųlaisvei suteikiami nauji



horizontai – pačia giliausia prasme: 
„kažkas nepaprasto, kas yra Meilė“, –
kaip sakė šv. Josemaria.[13] Tai taip
pat reikalauja, kad nuolatos
praktikuotume laisvę. Atiduoti save
Dievui, nereiškia pastatyti save „ant
konvejerio“, kuris apsprendžia mūsų
veiksmus, nešdamas mus į nustatytą
vietą – nepriklausomai nuo to, ar
mes to norime, ar ne – iki pat
gyvenimo pabaigos.

Atvirkščiai, keliavimas su Dievu ir
ištikimybė pirmajam pašaukimui
reikalauja vis naujų, kartais
nelengvų asmeninių apsisprendimų.
Taip suprantame, jog Dievo
kvietimas diena iš dienos mus
skatina augti laisvėje. Tam, kad
galėtume aukštai pakilti – kaip
reikalauja kiekvienas meilės kelias –
mums reikia švarių nuo bet kokio
purvo sparnų ir gebėjimo prisiimti
atsakomybę už savo gyvenimą, kuris
taip dažnai būna pavergiamas
įvairiausių niekniekių. Trumpai



tariant, Dievo kvietimo didybė
reikalauja laisvės, kuri būtų tokia
pati didinga, maitinama mūsų atsako
į Dievo malonę ir augimo dorybėse,
kas praturtina mus pačius.

Pačioje Opus Dei pradžioje, Šv.
Josemaria ateidavusiems jauniems
žmonėms sakydavo, kad viskas dar
priešaky, įskaitant kelią, kuris privalo
būti paženklintas. Šis jaunimas buvo
pakviestas paženklinti pasaulyje
kelią, kurį mūsų Viešpats jiems
parodė: „nėra jums nutiestų kelių...
juos patys išminsit per kalnus, išmušit
juos savo žingsniais.“[14] Jis davė
nuorodą į „atvirumą“ kiekvieno
pašaukimo, kuris turi būti atrastas ir
brandinamas.

Dabar kaip ir tada, atsakyti į Dievo
kvietimą – tai ženklinti kelią,
paliekant savo pačių pėdsakus.
Dievas niekuomet mums neduoda
tobulai paruošto plano. Jis
niekuomet to nedarė – nei su



Abraomu, nei su Moze. Nei su
apaštalais. Prieš pakildamas į dangų,
Jėzus pasakė: „Eikite į visą pasaulį ir
skelbkite Evangeliją visai kūrinijai.“
(Mk 16, 15). Kaip jie tai padarys? Ir
kur? Tai paaiškės pamažu. Mūsų
atveju, kelias įgaus aiškesnes formas
gyvenimui bėgant, per nuostabią
Dievo malonės ir mūsų laisvės
sąjungą. Per mūsų gyvenimą
pašaukimas tampa neišvengiamu
dialogu tarp žmonių ir Dievo, tarp
kviečiančios Dievo meilės ir meilingo
laisvų žmonių apsisprendimo į ją
atsakyti. Mūsų istorija taps
kūrybiškomis pastangomis kuo
geriau atliepti dieviškuosius
įkvėpimus.

Mūsų Motinos Nazarete ištartas
didysis „taip“ yra tikras pavyzdys
mums visiems. Pavyzdžiu ji yra ir dėl
nuolatinio dėmesingumo ir
paklusnumo Dievo valiai: „Marija
dėmėjosi visus šiuos dalykus ir
svarstė juos savo širdyje“ (Lk 2, 19).



Kartu su savo Sūnumi, mūsų Motina
gebėjo atrasti Dievo ženklus ir juos
perprasti kiekviename savo kelionės
žingsnyje. Štai kodėl mes Mariją
vadiname tobuląja mokine. Mes
patikime save Švenčiausiajai Dievo
Motinai, kad ji būtų mūsų Žvaigždė,
kuri niekada neužgęsta ir lydi mūsų
žingsnius.

Nicolás Alvarez de las Asturias

[1]Roman Missal, Eucharistic Prayer I

[2] Francis, Apost. Exhort. Gaudete et
Exsultate (19 March 2018), no. 131.

[3] Francis, Homily at Closing of
World Youth Day, Krakow, 31 July
2016.

[4] Friends of God, 38.

[5] Christ is Passing By, 45.



[6] Fernando Ocáriz, “Light To See,
Strength To Want To,” in Aleteia, 20
September 2018.

[7] Saint Teresa Benedicta of the
Cross (Edith Stein), Verborgenes
Leben und Epiphanie: GW XI, 145.

[8] The Way of the Cross, Station 5,
no.2.

[9] Fernando Ocáriz, “The Vocation to
Opus Dei as a Vocation in the
Church,” in Opus Dei in the Church,
Scepter Publishers.

[10] Benedict XVI, Homily at the
beginning of his pontificate, 25 May
2005.

[11] Francis, Homily at a
canonization, 14 October 2018. Cf. 
Gaudete et Exsultate, no. 32.

[12] Instruction, 19 March 1934, no.
48.



[13] Cf. Andres Vazquez de Prada, 
The Founder of Opus Dei, vol. I, p. 86.

[14] The Way, no. 928.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-

ii-tavo-gyvenimo-ideal/ (2026-01-11)

https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-ii-tavo-gyvenimo-ideal/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-ii-tavo-gyvenimo-ideal/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasto-ii-tavo-gyvenimo-ideal/

	Meilė – tai kažkas nepaprasto (II): Tavo gyvenimo idealas

