
opusdei.org

Meilė – tai kažkas
nepaprasto (III):
tikrasis mūsų vardas

Nuoširdus atsakas į Dievo planą
mūsų gyvenimui atskleidžia
tikrąjį mūsų vardą. Naujas
straipsnis iš serijos apie
pašaukimą.

2019-02-25

Pirmoji Biblijos knyga prasideda
Dievo, kūrinijos sutvėrėjo, žodžiais: 
Tuomet Dievas tarė: „Tebūna šviesa!“
<...> „Tebūna skliautas viduryje
vandenų ir teatskiria vandenis nuo



vandenų!“ <...> „Teženklina Žemė
augmeniją: augalus, duodančius
sėklą, ir visų rūšių vaismedžius,
nešančius žemėje vaisius su
sėklomis!“ „Tepagimdo žemė visų
rūšių gyvūnus: galvijus, roplius ir visų
rūšių laukinius gyvulius!“ (Pr 1, 1–25).
Tačiau atėjus metui sukurti žmogų,
įvyksta kažkas kito, visai netikėto.
Užuot kūręs žmogų panašiai kaip ir
likusią kūriniją, Dievas nusprendžia
jį kurti pagal savo paveikslą ir
panašumą, suteikdamas jam
asmeniškumą ir kreipdamasis į jį
asmeniškai.

Jei nuo šio Kūrėjo santykio su
kūrinija pereitume prie paskutinės
knygos Biblijoje, atrastume
stebinančių dalykų. Žmogus tampa
ne tik Dievo sukurta būtybe, kuri yra
išskirta iš likusios kūrinijos, bet jam
suteikiama ypatinga dovana:
„Nugalėtojui Aš duosiu paslėptos
manos ir baltą akmenėlį, o ant
akmenėlio bus įrašytas naujas vardas,



kurio niekas nežino, tiktai gavėjas“
(Apr 2, 17). Kaip mes turėtume
suprasti tą naująjį vardą, kuris mums
bus duotas gyvenimo pabaigoje?
Atrodo, kad čia susiduriame su
pašaukimo slėpiniu – asmenine
paslaptimi, kuri atsiskleidžia, kai
pasirenkame eiti tikruoju gyvenimo
keliu.

Laisvi ir netobuli

Rožei, ąžuolui ar arkliui nereikia
priimti jokio sprendimo, kad jie taptų
tuo, kuo yra: jie tiesiog egzistuoja. Jie
auga ir pasiekia pilnatvę, galiausiai –
išnyksta. Bet žmogaus gyvenimas –
ne toks.

Kai mes augame, ypač paauglystėje,
suvokiame, jog negalime būti tik
„vienas iš daugelio“. Kažkas mus
ragina siekti unikalumo, turėti vardą
ir pavardę, išsiskirti ir būti
nepakartojamam. Paprastai
jaučiame, kad esame pasaulyje, jog
įprasmintume savo būtį ir tikslinga



veikla jį perkeistume, padarydami
geresne vieta gyventi. Nesame
patenkinti, kada tiesiog žinome, kas
esame ir kaip klostosi atitinkami
dalykai, bet jaučiame iš pačių sielos
gelmių kylantį raginimą svajoti apie
idealųjį „aš“ ir tobulesnį pasaulį.

Kai kurie žmonės gali pagalvoti, kad
toks požiūris yra naivumo pasekmė,
realizmo stygius, todėl anksčiau ar
vėliau turėtų išnykti. Nepaisant to,
giluminis poreikis svajoti iš tiesų
priklauso nuo mūsų prigimtinio noro
skleistis tobulume, aukščiausio savęs
atpažinimo ir jo siekio.
Krikščioniškasis troškimas tapti
asmeniu, turinčiu vardą ir pavardę,
leidžia suprasti, kokius Dievas norėjo
mus sukurti: kaip būtybę, kuri yra
nepakartojama. Jis sukūrė pasaulį ir
perleido jį mūsų pirmiesiems tėvams,
kad dirbtų ir juo rūpintųsi (Pr 2, 15).
Jis panoro pasikliauti mūsų darbu,
kad išsaugotume šį pasaulį visame jo
grožyje ir jį aistringai pamiltume. [1]



Dievas taip elgiasi, kai mums
dovanoja gyvenimo dovaną. Jis
kviečia mus augti kartu su Juo ir
palieka šias pastangas mūsų rankose.
Todėl Jis nori, kad realizuotume savo
asmeninę laisvę, iniciatyvas ir visus
savo gebėjimus. „Dievas kai ko iš
tavęs laukia, Dievas kai ko iš tavęs
nori, Dievas laukia tavęs, – sakė
popiežius Pranciškus Pasaulio
jaunimo dienose, Krokuvoje – „Jis
ateina pralaužti tavo užsisklendimą,
atverti mūsų gyvenimo, mūsų
požiūrių, mūsų žvilgsnio vartus.
Kviečia svajoti, nori, kad pamatytum,
jog pasaulis su tavimi gali būti kitoks.
Štai taip: jei neišspausi iš savęs
geriausia, pasaulis kitoks nebus. Tai –
iššūkis.” [2]

Jis tave kviečia vardu

Simonas ir jo brolis Andriejus norėjo
išklausyti Krikštytoją. Kelionė iš
Galilėjos į Judėją buvo itin ilga ir
varginanti, bet verta pastangų. Ten



įvyko kažkas nuostabaus. Andriejus
Jordano upės pakrantėje susitinka su
Jėzumi ir ten praleidžia visą popietę,
kalbėdamasis su Juo. Kai jis grįžta
pas savo brolį Simoną, iš jo lūpų
išeina tokie žodžiai: „Radome
Mesiją!“ ir nusiveda Simoną pas Jėzų
(Jn 1, 41–42). Ką Simonas turėjo
galvoti pakeliui? Ar gali būti, kad
Mesijas, tas kuris yra siųstas Dievo,
pagaliau atėjo? Ar pasaulis, kuriame
jie gyveno, netrukus pasikeis – kaip
buvo pranašauta Raštuose? Ir kai jis
susitinka su Mokytoju, Jėzus
pažvelgia į jį ir taria: „Tu esi Simonas,
Jono sūnus, o vadinsiesi Kefas“ (tai
reiškia „Petras – Uola“). Prieš keičiant
pasaulį, pats turėjo pasikeisti.

Evangelijos rodo mums Simono Petro
gyvenimą kaip nuolatinį Jėzaus
tapatybės atradimą, jam patikėtos
misijos atskleidimą. Po dienų,
praleistų su Krikštytoju – visai
netrukus, kai sugrįžo į Galilėją, Jėzus
vėl ateina pas Simoną Petrą ir



paprašo irtis į ežero gilumą, kad
galėtų mokyti. Simonas turėjo būti
šiek tiek nepatenkintas, nusivylęs,
nes žvejojo pernakt ir nieko
nepagavo. Tačiau baigęs kalbėti su
žmonėmis, Jėzus darkart prašo
Simono: „Irkis į gilumą ir išmesk
tinklus valksmui“ (Lk 5, 4).
Tikriausiai Simonui šis Jėzaus
prašymas galėjo pasirodyti kaip dar
vienas absurdas, nes vis tik žvejota
kiaurą naktį ir nieko nesugauta, o
tuomet visi žinojo, kad dienos
šviesoje žvejyba būna nesėkminga.
Bet Simonas paklūsta ir užgriebia
didelę daugybę žuvų, kad net tinklai
trūkinėja. Kas yra šis žmogus valtyje?
Tai matydamas, Simonas Petras puolė
Jėzui į kojas, sakydamas „Pasitrauk
nuo manęs, Viešpatie, nes aš –
nusidėjėlis!“ (Lk 5, 8). Mūsų Viešpats
jam atsako: „Nebijok! Nuo šiol jau
žmones žvejosi.“ (Lk 5, 10).

Kas yra Simonas? Žvejys iš Galilėjos
kaip ir daugelis vyrų to meto



šeimose? Jis metai iš metų dirbo ir
tapo geru darbuotoju. Jis galvojo, kad
tai jo tapatybė. Bet Jėzus įsikiša į jo
gyvenimą ir pripildo Simoną
netikėtos šviesos. Mūsų Viešpaties
artumas atskleidžia Simonui jo
tikrąją esybę: nusidėjėlis, tačiau toks
nusidėjėlis, kuriuo Dievas nori
pasitikėti. Girdėdami šį šventąjį
kvietimą, Petras ir jo brolis išvilko į
krantą valtis, viską paliko ir nuėjo
paskui jį (Lk 5, 11). Benediktas XVI,
komentuodamas pastarąją
Evangelijos sceną, pažymi, kad
Petras tuo metu net negalėjo
įsivaizduoti, kad jam teks atvykti į
Romą ir tapti „žmonių žveju“
Viešpačiui. [3] Jis priėmė šį netikėtą
kvietimą ir leidosi į nuostabų
nuotykį: buvo dosnus; atpažino savo
trūkumus, bet tvirtai tikėjo tuo, kuris
jį pašaukė, ir sekė savo širdies svaja.
Jis pasakė „taip“ – drąsų ir dosnų
„taip“ – ir tapo Jėzaus apaštalu.



Vėliau ateina metas, kai Viešpats
daug konkrečiau įvardija Petro
misiją, kuri perkeis jo gyvenimą: Ir
aš tau sakau: tu esi Petras – Uola; ant
tos uolos aš pastatysiu savo Bažnyčią,
ir pragaro vartai jos nenugalės (Mt
16, 18). Dievo planas mums, Jo
kvietimas dalytis savo gyvenimu su
Juo, turi tą pačią perkeičiančią galią
kaip ir pats sutvėrimas. Jei kuriant
žmogų reikėjo Dievo asmeninio
pašaukimo, tuomet kiekvienas
dieviškas pašaukimas turi tam tikrą
kuriančią galią, galinčią perkeisti
realybę. Mums tai radikalu, dėl to
mums duodamas naujas vardas,
naujas gyvenimas. Kas šiandien
prisimena žvejį prie ežero kranto,
kuris prieš du tūkstančius metų
gyveno Artimuosiuose Rytuose?
Tačiau kiek žmonių iškelia Petrą,
apaštalą – pašauktą Kristaus – ir
„regimą savosios Bažnyčios pamatą.“
[4]

Paslėptas lobis



Jėzaus siūloma misija gali pakeisti
mūsų gyvenimą ir pripildyti jį
šviesos. Todėl vien suvokimas, kad
Dievas gali mus kviesti yra labai
patrauklus. Tačiau taip pat
neraminantis. Mums gali pasirodyti,
kad jei esame kviečiami, jei Dievas
kažko iš mūsų tikisi, tai prarasime
savo laisvę. Anaiptol! Dabar mes
negalime rinktis jokio kito gyvenimo
kelio! Vienintelis galimas kelias yra
tas, kurio Jis nori iš manęs.

Čia mums gali padėti Petro gyvenimo
istorijos apmąstymas. Ar jam
nusprendus viską palikti, kad galėtų
sekti Jėzumi, jis prarado laisvę? Ar
tai nebuvo pats laisviausias ir
labiausiai išlaisvinantis sprendimas
jo gyvenime? Kartais esame linkę
įsivaizduoti laisvę esančią virš visų
pasirinkimų, niekieno neapribotą.
Vis dėlto, tikrovės šviesoje laisvė yra
susiaurinama iki konkrečių
pasirinkimų, kurie mus nuolat
veikia: ar valgyti mėsainį ar vištieną,



ar turėtume žaisti futbolą ar
krepšinį, ar mes norime klausyti
vienos, o gal kitos dainos.

Bet yra ir kitų pasirinkimų, kurie
suteikia mūsų gyvenimui visiškai
naują kryptį, padaro jį laisvesnį ir
džiaugsmingesnį. Tai atsitinka, kai
visą savo gyvenimą nukreipiame į
tai, kuo norime būti. Tuomet laisvė
pradedama matyti tikroje šviesoje,
jos „išlaisvinančioje“ plotmėje.
Dingsta trumpalaikiai sprendimai ir
atsiranda tie, kurie veikia visą
gyvenimą. Pavyzdžiui, sprendimas
tekėti už žmogaus, kuris matomas
kaip didžiausias pasaulio teikiamas
lobis. Panašiai yra ir su jaunu
žmogumi, kuris nusprendžia tapti
daktaru, žinodamas, kad jo
pasirinkimas pareikalaus ne tik
milžiniškų pastangų, bet ir
pasiaukojimo. Atsiduoti kitam
žmogui arba prisiimti konkrečią
misiją – tai atsisakyti visų kitų
dalykų. Žinoma, tai sudaro



atitinkamas sąlygas būsimiems
pasirinkimams. Nepaisant to, toks
žingsnis nėra tiesmukas vienų ar kitų
dalykų išsižadėjimas, bet savo
gyvenimo aukojimas dėl meilės ir
prasmę teikiančio tikslo. Tad per
laiką to žmogaus vardas jau nebėra
vien tik gautasis per krikštą: dabar jis
taip pat tampa „kažkieno vyru ar
žmona“ arba „daktaru...“. Jo vardas,
jo tapatybė įgauna aiškumo; jo
gyvenimas įgauna aiškesnę prasmę ir
kryptį.

Jėzus mums siūlo būtent tokio
pasirinkimo galimybę. Jis mus
sukūrė ir mums suteikė atitinkamas
dovanas ir gebėjimus, kurie
perkeičia mūsų esatį. Vėliau,
gyvenimo eigoje, Jis mums
atskleidžia „lobio“ paslaptį, misiją,
kuri yra „paslėpta“ mūsų sieloje. „Su
Dangaus Karalyste yra kaip su dirvoje
paslėptu lobiu. Atradęs jį, žmogus
niekam nesako; iš to džiaugsmo eina,
parduoda visa, ką turi, ir perkasi tą



dirvą (Mt 13, 44). Tikrovėje lobis yra
Jis pats – Jo besąlyginė Meilė; ir ta
pati misija, kurią Jis gavo iš savo
Tėvo. Jei aš ją jau atradau, man
nereikia daugiau nieko. Galiu per ją
aprėpti visą savo gyvenimą ir leisti
Jam formuoti kiekvieną jo aspektą.
Kaip tai padarė apaštalas Petras,
Akmuo ant kurio pastatyta Bažnyčia;
kaip Tautų apaštalas Paulius; kaip
Viešpaties tarnaitė, Išganytojo
motina Marija.

Atsiliepti į šią misiją – priimti Jėzų į
mūsų gyvenimą ir sekti Juo – reiškia
atmesti visus kitus dalykus. Nes
niekas negali mūsų išlaisvinti tiek,
kiek tiesa apie mus pačius: veritas
liberabit vos (Jn 8, 32). Taigi kartu su
šventuoju Pauliumi galime sakyti: 
Bet tą pirmenybę aš dėl Kristaus
palaikiau nuostoliu. O taip! Aš iš
tikrųjų visa laikau nuostoliu palyginti
su Kristaus Jėzaus, mano Viešpaties,
pažinimo didybe. Dėl jo aš ryžausi
visko netekti ir viską laikau



sąšlavomis, kad tik laimėčiau Kristų
ir būčiau jame nebeturėdamas
nuosavo teisumo, kurį teikia
Įstatymas, bet turėdamas teisumą iš
tikėjimo Kristumi, einantį iš Dievo,
paremtą tikėjimu (Fil 3, 7–9).

Galbūt, iš pat pradžių, Jėzaus artuma
ir jos atradimas, suvokimas, kad Jis
nori pasitikėti mumis, gali mus šiek
tiek sutrikdyti. Bet vos tik nustojame
apie tai svarstę, pamatome kaip visi
dalykai, kurių Jis mūsų prašo, puikiai
dera su tuo, kas mes esame, su mūsų
gebėjimais, patirtimi. Pradeda
atrodyti, kad esame sutverti tam.
Tada naujasis vardas laikomas
kažkuo, kas buvo jau nuo pasaulio
sukūrimo. Dievas mus tam sukūrė. Ir
vis dėlto, tai gali mus gluminti. Šis
lobis, ši misija... man? Dievas tikrai
mane lydi

Visų mano dovanų ir gebėjimų
panaudojimas



Dievas mūsų nekviečia vien tik
specifiniame gyvenimo tarpsnyje: Jis
tai daro nuolatos. Todėl ir mūsų
atsakymas Jam tęsiasi visą gyvenimą:
stengiantis atsakyti į Jo meilę kasdien
– vis labiau. „Nuo tada, kai tarei Jam 
taip, laikui bėgant keičiasi horizonto
spalvos; jis kasdien vis gražėja, vis
erdviau ir skaisčiau spindi. Tačiau tu
privalai ir toliau sakyti taip.“ [5]

Šventasis Petras daug kartų
Viešpačiui sakė „taip“. Nors buvo ir
daug tų, kurie sekė Mokytoju, tačiau
pasipiktino girdėdami Jį kalbant apie
Gyvybės Duoną ir murmėdami
pasitraukė (Jn 6, 60–71); arba Jėzui
reikalaujant Petrui nuplauti kojas,
pastarasis tai vertina kaip absurdišką
veiksmą (Jn 13, 6–10). Petras išliko
šalia Jėzaus kaskart – vis iš naujo –
išpažindamas savo tikėjimą. Vis
dėlto, daugelį kartų jis tiesiog
nesuprato Viešpaties: nepaisant
visko, jis ir toliau svajojo apie
Viešpaties šlovingą apsireiškimą



pasauliui, kad Jis atsiskleistų galingai
triumfuodamas, o išgarsėtų visame
pasaulyje. Petrui prireikė daugelio
metų, kol suprato, kad tai nėra Dievo
veikimo būdas. Jis triskart patyrė
Dievo išsižadėjimo liūdesį, Jo
išdavystės kartėlį. Petras turėjo
įveikti savo silpnumą. Galiausiai jis
suprato, nes niekada nenusuko savo
žvilgsnio nuo Jėzaus. „Viešpats
atvertė Petrą – triskart Jo
išsižadėjusį, – nepareiškęs jokio
priekaišto, vien Meilės žvilgsniu.“ [6]
Pašaukimas tampa kvietimu žiūrėti į
Jėzų, leidžiant ir Jam žiūrėti į mus,
dalijimusi Jo gyvenimu ir sekant Jo
pavyzdžiu. Tai veda į meilės kupiną
atsidavimą, kuris trunka visą
gyvenimą.

Petro galutinis kvietimas įvyko prie
Galilėjos jūros kranto, susitikus su
prisikėlusiu Jėzumi. Tądien, supratęs
kaip stipriai Viešpats jį myli, vargana
širdimi darkart prašė Jo atleidimo.
Dieviškasis Mokytojas atsako: Ganyk



mano avis (Jn 21, 17); ir priduria: Sek
paskui mane (Jn 21,19). Tai visa
apjungė, nes Petras jau buvo
supratęs, jog sekti Viešpatį, tai mylėti
iki pat pabaigos, einant dangišku
savęs atsižadėjimo ir tarnystės keliu.
Svarbus tampa pats kelias, o ne
tikslas. Tas pats kelias, kuriuo turime
eiti kiekvieną mūsų gyvenimo dieną,
šalia Jėzaus.

Pripildytas gyvenimas

Petras mirė kaip kankinys Romoje.
Pagal tradiciją, Jis buvo nukryžiuotas
ant Vatikano kalvos. Kai tik sužinojo
apie būsimą bausmę, tikriausiai
peržvelgė visą savo gyvenimą. Petro
jaunystės dienos buvo pažymėtos
stipriu ir ryžtingu temperamentu,
vėliau – žvejo darbu Galilėjoje.
Tuomet sekė jo susitikimas su Jėzumi
ir daugybė nuostabių įvykių – kartu
su Juo! Tiek daug džiaugsmo ir
kančių. Tiek daug žmonių jo
gyvenime. Tiek daug meilės. Taip, jo



gyvenimas tikrai pasikeitė. Tikrai
buvo verta.

Susitikęs su Simonu prie Jordano
upės krantų Viešpats matė ne tik
suaugusį žmogų, turintį tam tikras
savybes. Jis matė jame Petrą: Uolą,
ant kurios bus statoma Jo Bažnyčia.
Žvelgdamas į mus Jis taip pat mato
visą tą gėrį, kuriuo gyvensime. Jis
mato mūsų talentus, mūsų pasaulį,
mūsų istoriją ir siūlo galimybę Jam
padėti, – nepaisant mūsų ribotumo.
Jis neprašo neįmanomų dalykų, bet
tik sekti Juo.

Mūsų savybės yra tokios, kokios yra –
nei daugiau, nei mažiau. Toks
nusiteikimas leidžia geriau sekti
Viešpatį ir Jam tarnauti Bažnyčioje.
Kartu su Jo pagalba esame kviečiami
atrasti geriausią tarnystės būdą.
Kiekvienas iš mūsų, su tomis
dovanomis, kurias Viešpats Dievas
mums yra suteikęs: „Turime įvairių
dovanų, nelygu kokia malonė mums



suteikta. Kas turi pranašystės dovaną,
tegul ja naudojasi, laikydamasis
tikėjimo; kas dovaną tarnauti –
tetarnauja, kas mokyti – tegul moko,
kas paraginti – tegul ragina; kas
dovaną šelpti – tegul šelpia dosniai,
kas vadovauti – tegul vadovauja
rūpestingai; kas dovaną
gailestingumo darbams – tegul
pagelbsti kitiems su džiaugsmu“ (Rom
12, 6–8).

Petras neliko tuo žveju iš Betsaidos,
kuris taip stipriai pasitikėjo savimi.
Ir Dievas iš jo padarė tarpininką su
Kristumi – tarp žemės ir dangaus. Jo
gyvenimo istorija – per šimtmečius –
bus pakartota dar daug kartų. Ši
tikrovė tęsiasi ir šiandien. Pirmieji
jaunuoliai, kurie prisijungė prie Opus
Dei, įdėjo savo talentus į Dievo
rankas, todėl tai atnešė gausių vaisių,
apie kuriuos jie niekada negalėjo nė
pasvajoti. Šv. Josemaria patikina – jei
svajosime, tikrovė pranoks mūsų
svajones. Panašiai ir popiežius



Pranciškus kreipimesi į jaunimą per
maldos vigiliją sakė: „Telaimina
Viešpats jūsų svajones.“ [7]

Jėzaus kvietimas pažadina mūsų
visas geriausias savybes, kad mūsų
gyvenimas būtų sutvarkytas
tarnystei kitiems ir vestų į būties
pilnatvę. Mes tai matome Petro
pavyzdyje. Mes taip pat jau esame
atradę Jo begalinę meilę ir
pasitikėjimą, todėl norime būti
dėmesingi Jo kvietimui: šiandien ir
kiekvieną gyvenimo dieną. Tad, kai
tik kartu su Juo stosime veidas prieš
veidą, Jis mums duos baltą akmenėlį,
o ant akmenėlio bus įrašytas naujas
vardas, kurio niekas nežino, tiktai
gavėjas (Apr 2, 17). Ir mes
atpažinsime savo tikrąjį vardą.

[1] Cf. Vaga, nr. 290; Dievo bičiuliai,
nr. 206; “Passionately Loving the



World,” in Conversations, nr. 113 ir
toliau.

[2] Popiežiaus Pranciškaus
kreipimasis per maldos vigiliją su
jaunimu Krokuvos Campus
misericordiae, 2016 m. liepos 30 d.

[3] Benediktas XVI, Bendroji
audiencija, 17 May 2006.

[4] Katalikų Bažnyčios Katekizmas.
Nr. 936.

[5] Šventasis Josemaria. Vaga, nr. 32.
Strazdas: Vilnius, 2011. P. 31.

[6] Ten pat, nr. 964. Strazdas: Vilnius,
2011. P. 237.

[7] Popiežiaus Pranciškaus
kreipimasis per maldos vigiliją su
jaunimu Krokuvos Campus
misericordiae, 2016 m. liepos 30 d.

Lucas Buch



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasta-

iii-tikrasis-musu-vard/ (2026-01-16)

https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasta-iii-tikrasis-musu-vard/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasta-iii-tikrasis-musu-vard/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meile-tai-kazkas-nepaprasta-iii-tikrasis-musu-vard/

	Meilė – tai kažkas nepaprasto (III): tikrasis mūsų vardas

