
opusdei.org

Meditacija. Rožinio
Švč. Mergelė Marija

Meditacijos temos: rožinis veda
mus prie Jėzaus; rožinio dėka
mokomės būti kontempliatyvūs;
malda už taiką ir šeimą.

2024-10-07

- Rožinis veda mus prie Jėzaus.

- Rožinio dėka mokomės būti
kontempliatyvūs.

- Už taiką ir šeimą.



PASAK XIII amžiuje kilusios
tradicijos, rožinio maldos pradžia
susijusi su šv. Dominyku Guzmanu.
Jam apsireiškė Mergelė Marija, kuri
ir išmokė jį šios maldos. Vėliau, XVI
a., šventasis popiežius Pijus V įsteigė
liturginį minėjimą spalio 7 d., per
pergalingojo Lepanto mūšio metines.
Nuo tol popiežiai be perstojo skatino
melstis rožinį kaip „viešą ir visuotinę
maldą už eilines ir neeilines
šventosios Bažnyčios, tautų bei viso
pasaulio reikmes“[1].

Kristaus gyvenimo slėpinių, į kuriuos
žvelgiame Marijos akimis,
apmąstymo dėka auga mūsų meilė
Dievui ir artimui. Taip kaip vaikas
artinasi prie motinos, kai jam reikia
pagalbos, taip ir mes galime sudėti
prie Mergelės Marijos kojų savo
troškimus gyventi šalia jos sūnaus.
Šv. Chosemarija rašė: „'Nesuteptoji
Mergele, gerai žinau esąs vargšas
nelaimėlis, nieko kito nedarantis, tik
kasdien didinantis savo nuodėmių



skaičių...' Sakei kadaise taip
kalbėjęsis su mūsų Motina. Ir aš
nedvejodamas patariau tau melstis
šventuoju rožiniu; palaiminta Sveika,
Marija monotonija, nuvalanti tavo
nuodėmių monotoniją!“[2]

„Kai meldžiamės rožinį, dar kartą
išgyvename svarbiausius ir
reikšmingiausius išganymo istorijos
momentus; prisimename daugelį
Kristaus misijos etapų“[3]. Rožinio
dėka, Marija veda mus už rankos,
kad išgyventume Jėzaus slėpinius. Ji
yra ta, kuri geriausiai pažįsta Kristų,
nes „būtent jos įsčiose jis
susiformavo, iš jos perimdamas ir
žmogiškąjį panašumą, rodantį dar
artimesnę dvasinę giminystę“[4].
Artinkimės prie Marijos, kad
priartėtume prie jos sūnaus Jėzaus.



ŠV. CHOSEMARIJA ragino melstis
rožinį ne tik lūpomis, tačiau ir
troškimu lydėti Jėzų ir Mariją
kiekviename slėpinyje. „O tu... ar esi
kada nors apmąstęs šias paslaptis?
Pasidaryk mažas. Eik su manimi, ir –
tai svarbiausia, ką noriu tau
atskleisti – gyvensime Jėzaus, Marijos
ir Juozapo gyvenimą. Kiekvieną
dieną mes kaip nors naujai jiems
pasitarnausime. Išgirsime jų šeimą
šnekantis. Regėsime Mesiją augant.
Stebėsimės trisdešimčia slėpiningų Jo
gyvenimo metų... Dalyvausim Jo
kančioje ir mirtyje... Mus apstulbins
Jo prisikėlimo šlovė... Žodžiu,
beprotiškai pamilę (nes nėra kitos
meilės, tik Meilė), apmąstysime visą
Jėzaus gyvenimą, kiekvieną jo
akimirką“[5].

Kontempliatyvumas leidžia giliau
išgyventi kiekvieną įvykį, giliau
džiaugtis, gailėtis ir suprasti – kaip
tas, kuris veikia Dievo artumoje. Ne
tas pats matyti saulėlydį ar jį



kontempliuoti; galima praeiti šalia
meno kūrinio ir vos užmesti į jį savo
akis arba su susižavėjimu sutelkti
dėmesį į detales, kurios teikia jam
grožio. Kontempliatyvumas neleidžia
žvelgti vien paviršutiniškai arba
matyti vien to, kas išoriška, bet
įgalina ieškoti to, ką gali dovanoti
tikrovė, ypač žmonės. Galime būti
kontempliatyvūs ir tada, kai
meldžiamės rožinį.

Taigi, melstis nėra vien kartoti 
Sveika, Marija, o atrasti tai, kas glūdi
šioje maldoje. Jėzaus, Marijos, angelo
Gabrieliaus gyvenimas mums tampa
savas jų pačių žodžių – t.y., Sveika,
Marija maldos – dėka. Norėtume, kad
jų gyvenimas pamažu taptų mūsų
gyvenimo dalimi, kad kvėpuotume
tuo pačiu ritmu su jais ir su Dievu.
„Kontempliacijos esmė nėra tam
tikras būdas veikti; tai buvimo būdas
– būti kontempliatyviais. Ar esame
kontempliatyvūs priklauso ne nuo
akių, o nuo širdies. Su tuo susijusi



malda, tikėjimo ir meilės veiksmas,
lyg mūsų santykio su Dievu
'alsavimas'. Malda skaistina širdį ir
sykiu skaidrina žvilgsnį, leidžia su
kitokiu požiūriu suvokti tikrovę“[6].

GALBŪT pasitaiko, kad ne visada
pavyksta melstis ir apmąstyti rožinį
taip, kaip norėtųsi. Galbūt trūksta
laiko, o galbūt kyla įprastų sunkumų
sutelkti dėmesį. Bandome apmąstyti 
Sveika, Marija maldą, kuri sudaro
slėpinius, tačiau kartais mintys
krypsta kitų užsiėmimų link. Galėtų
paguosti ir padrąsinti šv.
Chosemarijos žodžiai: „Esi išsiblaškęs
maldoje. Stenkis to išvengti, bet
nesirūpink, jei nepaisant visko ir
toliau lieki išsiblaškęs. Ar nematai,
kaip įprastiniame gyvenime net ir
ramiausi vaikai žaidžia su juos
supančiais daiktais, dažnai
nekreipdami dėmesio į savo tėvo



perspėjimus? – Tai nereiškia meilės
ar pagarbos stokos: tai vaikams
būdingi silpnumas ir mažumas. Na
ką gi: priešais Dievą tu esi vaikas“[7].

Taip pastangos melstis rožinį nebus
vien kova su išsiblaškymais.
Priešingai, pasinaudosime
išsiblaškymais, kad pagyvintume
savo maldą ir paliktume Marijos
rankose tas mintis. Taip visada darė
šventieji: „Rožinis lydėjo mane
džiaugsmo ir išmėginimo
momentais, – rašė šv. Jonas Paulius
II. – Jam aš patikėdavau daugelį
rūpesčių. Jame visada rasdavau
paguodos“[8].

Rožinį galime melstis daugeliu
intencijų. Vis dėlto, pastaraisiais
metais popiežiai ypač pabrėždavo
dvi iš jų. Pirmoji yra taika, nes
„rožinis besimeldžiantį veikia
raminamai ir nuteikia jį priimti tą
tikrąją ramybę, kuri yra ypatinga
Prisikėlusiojo dovana, išgyventi ją



savo viduje ir skleisti aplink save“[9].
Antroji intencija yra šeima: „Maldoje
susivienijanti šeima lieka vieninga
(...). Jos nariai, iš tikrųjų
nukreipiantys žvilgsnį į Jėzų, įgyja ir
naują gebėjimą žiūrėti vienas kitam į
akis, idant galėtų bendrauti, rodyti
solidarumą, vienas kitam atleisti,
dalytis Dievo Dvasios atnaujintos
meilės sutartimi“[10]. Patikėkime
Marijai šias dvi intencijas, kad
taptume šeima, kuri, kad ir kur
bebūtų, skleidžia aplink save
ramybę.

[1] Šv. Jonas XXIII, Il religioso
convegno, 1961 m. rugsėjo 29 d.

[2] Šv. Chosemarija, Vaga, 475.

[3] Benediktas XVI, Kalba, 2008 m.
gegužės 3 d.



[4] Šv. Jonas Paulius II, Rosarium
Virginis Mariae, 10.

[5] Šv. Chosemarija, Šventasis Rožinis,
pratarmė.

[6] Pranciškus, Generalinė audiencija,
2021 m. gegužės 5 d.

[7] Šv. Chosemarija, Kelias, 890.

[8] Šv. Jonas Paulius II, Rosarium
Virginis Mariae, 2.

[9] Ibíd., 40.

[10] Ibíd., 41.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/meditacija-rozinio-marija/

(2026-01-25)

https://opusdei.org/lt-lt/article/meditacija-rozinio-marija/
https://opusdei.org/lt-lt/article/meditacija-rozinio-marija/

	Meditacija. Rožinio Švč. Mergelė Marija

