
opusdei.org

Kova, artumas,
misija (13).
Eucharistinė širdis

Eucharistija – tai Jėzaus pažado
pasilikti su mumis išsipildymas.
Jeigu Jis yra su manimi per
visas dienas, aš irgi noriu būti
su Juo per visas dienas.

2025-06-20

Ubi amor ibi oculus: „Ten, kur meilė,
ten žvilgsnis“[1]. Meilė visada skatina
siekti mylimojo artumo. Galima
sakyti, kad mylinčiojo akys tik to ir
teieško. Vis dėlto, kartais



išsiskyrimas yra neišvengiamas.
Tada, negalėdami nieko padaryti,
pasiduodame laukimui arba
nostalgijai. Ieškome ko nors, kas
primintų mylimo asmens artumą
arba išgyventos meilės akimirkas. Ši
nostalgija yra neišsemiama dainų ir
poezijos versmė – tai yra lyg
paskutinis mėginimas įveikti
vienatvę.

Būsiu su jumis per visas dienas

Kiekvieną sekmadienį mes,
krikščionys, išpažįstame savo
tikėjimą amžinuoju gyvenimu ir
mirusiųjų prisikėlimu. Mums
skausmas dėl mylimo žmogaus
netekties nėra paskutinis žodis.
„Niekada nepamirškite – po mirties
Meilė ateis jūsų pasitikti. Ir Dievo
Meilėje jūs, beje, rasite visas kilnias
meiles, kokias esate patyrę žemėje“[2].
Vis dėlto, kol esame šiame „ašarų
klonyje“, netekties skausmas mus
lydi nuolatos.



Šv. Chosemarija kalbėdavo apie šiuos
jausmus, apie norą neatsiskirti, kad
paaiškintų Eucharistijos slėpinį. Ši
tikrovė, stebinanti ir didinga, kad
pats Dievas panoro pasilikti duonos
gabalėlyje, gali būti geriau suprasta
prisimenant žmogišką patirtį:
„Pagalvokime žmogiškai: du vienas
kitą mylintys žmonės turi
atsisveikinti. Jie norėtų būti kartu
amžinai, bet vienokia ar kitokia
pareiga verčia juos išsiskirti. Kadangi
jie negali patenkinti savo troškimo
pasilikti vienas su kitu, tai reiškia, jog
žmogaus meilė, kad ir kokia didelė
bebūtų, yra ribota. Ji tegali būti
reiškiama simboliškai.
Atsisveikindami žmonės keičiasi
dovanomis arba nuotraukomis,
persmelktomis tokių karštų
linkėjimų, kad, regis, tos nuotraukos
ims ir užsiliepsnos. Žmonės daugiau
nieko negali, nes jų, kaip kūrinių,
galia nėra tokia beribė lyginant su jų
troškimais. Ko negalime padaryti
mes, gali Viešpats. Jėzus Kristus,



tobulas Dievas ir tobulas Žmogus,
palieka mums ne simbolį, bet pačią
tikrovę. Jis pats lieka su mumis. Jis
ne tik įžengs pas Tėvą, bet ir liks tarp
žmonių. Jis mums paliks nepaprastą,
Jį primenančią dovaną. Tai ne laiko
temdomas atvaizdas, tarsi kokia
blunkanti ir geltonuojanti nuotrauka,
reikšminga tik tos meilės akimirkos
dalyviams. Duonos ir vyno pavidalu
Jis iš tiesų yra čia ir dabar savo Kūnu
ir Krauju, savo Siela ir
dieviškumu“[3].

Vienas glaustas pasakojimas apie su
mirtimi atėjusį netekties skausmą,
parašytas žaizdai dar neužgijus,
įtikinamai aprašo šį žmogišką
bejėgiškumo jausmą. Po žmonos
mirties autorius atsisako leistis
paguodžiamas nuotraukos, kuri tam
tikru būdu primena jos buvimą šalia:
„Myliu H., – rašo jis, – o ne kažką į ją
panašaus“[4]. Meilei negana
prisiminimo. Žmogaus širdis prašo
daugiau, bet jos galia ribota. Vis



dėlto, „Dievui nėra negalimų
dalykų“ (Lk 1, 37). Taip suprantami
Jėzaus žodžiai Jo kelionės žemėje
pabaigoje: „Esu su jumis per visas
dienas iki pasaulio pabaigos“ (Mt 28,
20). Dvasios galia Jis pasilieka
istorijoje ir kiekvieno žmogaus
gyvenime. Iškeliauja, bet tuo pačiu ir
pasilieka: tai „naujas artumas“[5],
neregimas, tačiau gilesnis,
visaapimantis.

Eucharistija nėra vien tik
prisiminimas ar troškimas ateityje
vėl susitikti – tai buvimas čia ir
dabar, tikras artumas. Mišiose yra
Jėzus iš Nazareto, tas pats, kuris gimė
Betliejuje, keliavo per Galilėją ir mirė
už mus ant Kryžiaus. Ši tikrovė
apšviečia visą krikščionišką
gyvenimą, o tai juk ne kas kita kaip
Kristaus gyvenimas mumyse (plg. Gal
2, 20): „Sekti Kristumi – štai paslaptis.
Būti šalia Jo taip arti, kad su Juo
sutaptume, kad gyventume su Juo
kaip pirmieji apaštalai“[6].



Praktika kasdien artintis prie
Eucharistijos patvirtina troškimą
būti arti Jo. Tai atsakymas, išreikštas
veiksmais, į Jo pažadą pasilikti su
mumis. Jeigu Jis su mumis per visas
dienas, aš taipogi noriu būti su Juo
per visas dienas. Tas, kuris pažįsta
karštą Jėzaus troškimą valgyti su
mumis Velykų vakarienę (plg. Lk
22,15), Jo nuolatinę maldą, Jo kančią,
Jo meilę kiekvienam žmogui nenorės
palikti Jo vieno. Jį lydės, jeigu
įmanoma, per visas dienas. Negana
žinoti, kad daug milijonų kitų vyrų ir
moterų Jo laukia prie altoriaus.
Suprantame, kad Jėzus pastebės
mūsų nebuvimą, jeigu galėdami būti
su Juo, pasukome savo reikalais.

Šv. Manuelis Gonsalesas (González),
šv. Chosemarijos bičiulis, karštai
mylėjęs Eucharistiją, gyvenimo
pabaigoje rašė: „Vienerios Mišios –
tai Jėzus, kuris sutelkia Savo Širdyje
visą Savo gerų darbų ir žodžių
aromatą, visi Jo širdies aidai, (...)



visas Jo prakaitas ir ašaros ieškant
nusidėjelių, visas kartėlis dėl meilės
apraiškų už kurias atsilyginta
nedėkingumu; dosnumas, atlygintas
nesupratimu; pavydas ir
piktavališkumas, kurie Jį lydėjo nuo
Betliejaus iki Kalvarijos, o kai Širdis
jau pasidarė viso to kupina, Jis
paėmė ant savo pečių sunkų kryžių
ir leidosi prikalamas; Jis sutiko, kad
Jam jau mirus ietis ją atvertų, lyg
rožę, kuri pražysta pavasarį...“[7].

Eucharistijoje susitinkame su
gyvuoju Viešpačiu, meilių Meile,
mūsų būties ir visos kūrinijos
priežastimi bei tikslu (plg. Kol 1, 16–
19). Todėl šv. Mišios yra „vidinio
gyvenimo centras ir šaknis“[8]. Tai 
centras, nes mano gyvenimas sukasi
aplink šlovingąjį kryžių: darbą ir
poilsį, skausmą ir džiaugsmą, meilę,
kuri man dovanota, ir kurią pats
dovanojau... Mišiose dalinuosi su Juo
jausmais, troškimais, sunkumais...
visais savo reikalais; o su Juo



pristatau visa tai Tėvui. Tuo pačiu,
šv. Mišios taipogi yra šaknis, nes man
leidžia užmegzti ryšį su malonės
Kūrėju, su paties Dievo gyvenimu.
„Niekas nenueina pas Tėvą kitaip,
kaip tik per mane“ (Jn 14, 6). Be
Eucharistijos joks žmogaus darbas
negalėtų būti atliktas su „amžinybės
požiūriu“[9]. Tik tada, kai leidžiu Jėzui
lipti į savo gyvenimo valtį, galiu
„dirbti taip, kaip Jis dirbo, ir mylėti
taip, kaip Jis mylėjo“[10].

Šv. Mišios yra kažkas didingo, bet
visada (išskyrus retas iškilmingas
apeigas dalyvaujant daugeliui
žmonių) patiriama kaip kažkas
santūraus, paprasto, šeimyniško.
Tokia buvo paskutinė vakarienė,
prisikėlusiojo Jėzaus susitikimai su
apaštalais bei pirmųjų krikščionių
duonos laužymas. Vis dėlto, mus
supa angelai, prisiliečiame prie
dangaus, liečiame Dievą. Neregime
Jo, tačiau taip mums liudija
tikėjimas[11]. Mes patys galime



puoselėti susikaupimą, nuostabą,
troškimą, kad pats Dievas įvestų mus
į Savo slėpinį. O Jis pridės viską, ko
trūks.

Aš esu gyvoji duona

Tai nutiko Abitinijoje, Afrikoje,
pirmaisiais Bažnyčios istorijos
amžiais. Keturiasdešimt devyni
krikščionys buvo pasmerkti mirti,
nes nepakluso imperatoriaus
draudimui švęsti Eucharistiją. Kai
teisėjas paklausė jų, kodėl rizikavo
gyvybe, vienas jų su paprastumu
atsakė: sine dominico non possumus;
„nes negalime gyventi be
sekmadienio, be Eucharistijos“[12]. Šių
vyrų ir moterų tikėjimas tikru Jėzaus
buvimu Eucharistijoje stulbina. Jie
rizikavo gyvybe, nes visa gyvastimi
tikėjo, kad Jėzus Kristus, Dievas tapęs
žmogumi, buvo tikrovėje, kuri iš
išorės atrodė kaip paprastas duonos
gabalėlis. Jie rizikavo gyvybėmis, nes
jiems tai tikrai buvo gyvybės ir



mirties klausimas. Be Jėzaus, be
komunijos gyvenimas nebeturėjo
prasmės; jų širdys būtų turėjusios
gyventi pasaulyje be šviesos, be
išganymo, be meilės, kuri stipresnė
už mirtį. Šių kankinių tikėjimas
priverčia susimąstyti. O mes, ar
galime gyventi be Eucharistijos? Ar
jaučiame alkį priimti savyje Dievo
žodį? Kokių veiksmų esame
pasirengę imtis, kad Jį aplankytume?

Kiekvienos mišios yra susitikimas su
prisikėlusiuoju Jėzumi, galimybė
priimti Jį su savo trapumu, o taip pat
ir su šventųjų tyrumu, nuolankumu
ir maldingumu. Riba tarp užsidegimo
ir rutiniškumo kasdien einant
komunijos yra sykiu labai plona ir
labai ryški. Todėl mums svarbu
pasirengti atsižvelgiant į daugelį
mūsų būties sričių: nuo kūno juslių
(ypač regos ir klausos) iki vidaus
galių, pavyzdžiui, vaizduotės ir
atminties. Vidinė tyla yra būtina, kad
mėgautumės Kristaus grožiu. Vargu



ar triukšmo persunktoje širdyje
nuaidės Dievo žodis.

Kaip sėklelė duoda vaisių kai krenta į
gerą žemę (plg. Mt 13, 1–23), taip ir
komunija mums bus gyvenimo
šaltinis, kai mūsų širdis, apvalyta
nuolankumu ir pasiaukojimu, tampa
gera žeme, kuri priima savo Viešpatį:
„Turime priimti Viešpatį
Eucharistijoje kaip šio pasaulio
didžiuosius – ir net prabangiau! – su
papuošimais, šviesomis, naujais
drabužiais... – Ir jei klausi manęs,
kokia tau reikalinga švara, kokie
papuošimai ir kokios šviesos,
atsakysiu: kiekvienos iš tavo juslių
švara; kiekvienos iš tavo galių
papuošimas; šviesa visoje tavo
sieloje“[13].

Apmąstydamas dovanos – galimybės
priimti Kristaus Kūną ir Kraują –
didybę, šv. Augustinas suprato, kad
Viešpats jam sakė: „Tu nepaversi
Manęs savo kūno dalimi, kaip



nutinka tau valgant kūnišką maistą, –
tai tu būsi perkeistas į Mane“[14].
Vėlgi, kaip sakė šv. Paulius, „aš
gyvenu, tačiau nebe aš, o gyvena
manyje Kristus“ (Gal 2,20). Tomis
minutėmis, kai sakramentiniai
pavidalai pasilieka mūsų kūne, mes
tampame su Juo viena, tampame
Kristumi. Jis ateina į mūsų širdį, o
mes – panyrame į Jo Širdį. Tai dvi
kryptys, kurios susijungia meilės
vienybėje. Dievas tampa duona,
Dievas pasidaro mažu, kad taptų
viena su mūsų kasdienybe: Jis
manyje ir aš Jame (plg. Jn 6, 56).
Atsiveria bekraščiai akiračiai. Panirti
Jo Širdyje – tai priimti visa, kas yra
Jo, kaip savo, atsiverti Jo logikai,
suvokti, kad toji Širdis sužeista iš
meilės man. Tuo pačiu, tai leisti Jėzui
priimti visa, kas yra mano kaip Jo,
visą savo gyvenimą, tai leisti Jo
meilei mane nuginkluoti, kad ji
degintų mano skurdą, kad perkeistų
mano svajones.



Pasislėpęs Dievas

Dievo meilė visada už mus pirmesnė,
sakydavo popiežius Pranciškus[15].
Jeigu esame, jeigu gimėme, tai dėl to,
kad mus pamilo amžina meile (plg. Jr
31, 3): meilė, kuri mus apglėbia, kuri
už mus ankstesnė, viršija mus (plg.
Ps 139, 5–6). Tėvas dažnai mums tai
primena: „Žinojimas, kad begalinė
Dievo meilė randama ne tik mūsų
būties ištakose, bet ir kiekvienoje
akimirkoje, – nes Jis artimesnis
mums už mus pačius – teikia
tvirtumo“[16]. Šv. Chosemarija rašo su
įsitikinimu: „Ištvermingai eik prie
Tabernakulio, fiziškai arba širdimi,
kad jaustumeisi užtikrintas ir ramus,
ir kad jaustumeis mylimas... ir
mylėtum!“[17].

Jėzus norėjo, kad bėgant amžiams
mes, krikščionys, vis iš naujo
suprastume Jo buvimo tarp mūsų
vertę taip pat ir po šv. Mišių.
Kiekviena bažnyčia, kurioje yra



tabernakulis, skleidžia šių namų, šios
plakančios širdies, kurioje Jis mūsų
laukia, šilumą; prisiartiname prie
tabernakulio, kad mylėtume ir
jaustumės mylimi, prašyti ir dėkoti,
garbinti ir atgailauti. „Mano vaikai, –
kartą sakė šv. Chosemarija, –
supraskite, kad Viešpats visada
tabernakulyje. Atrodo, kad jis mūsų
negirdi, o iš tiesų klausosi kupinas
meilės, su tėviška ir motiniška meile,
paslėpęs savo Dievystę ir Žmogystę.
Viešpats kalba, kai nori, kai to
mažiausiai tikimasi, ir pasako
konkrečius dalykus. Po to nutyla, nes
trokšta mūsų atsakymo tikėjimu bei
ištikimybe“[18].

Dievo tylos tabernakulyje patirtis yra
kelias, kuris mus veda į gilesnį
maldos gyvenimą. Ši tyla kartais gali
būti skausminga, tačiau ji gelbsti mus
nuo pagundos susikurti netikrą
Dievą pagal savo įgeidžius, tam tikrą
stabą, kuris tėra mūsų lūkesčių aidas
ir kurį galime kontroliuoti. Viešpats



slepiasi būtent tam, kad Jo
ieškotume, iš pagarbos mūsų laisvei
ir kad mes savo ruožtu gerbtume Jo
laisvę. Kad galėtume mylėti Jį kaip
laisvi vaikai ir kad leistume Jam būti
Dievu, mūsų Dievu.

Vienoje kalėdinėje homilijoje
Vokietijoje Josephas Ratzingeris
priminė vieną gražų pasakojimą, kad
paaiškintų šią pasislėpusio Dievo
logiką: „Ješielis, mažas berniukas,
verkdamas įbėgo į savo senelio,
garsiojo rabino Barucho, kambarį. Jo
skruostais riedėjo didelės ašaros. Jis
sakė: „Mano draugas mane paliko
vieną. Tai labai neteisinga. Jis su
manimi labai blogai pasielgė“.
Mokytojas paklausė: „Ar galėtum
man papasakoti truputį
daugiau?“ „Taip“, – atsakė mažėlis. –
„Mes žaidėme slėpynes ir aš
pasislėpiau taip gerai, kad jis manęs
negalėjo surasti. Bet tada jis tiesiog
liovėsi manęs ieškojęs ir nuėjo sau.
Argi tai nėra blogai?“. Tada



mokytojas paglostė berniuko
skruostus ir paties senelio akyse
pasirodė ašaros. Jis tarė: „Tikrai,
aišku, kad tai labai negražu. Ar
supranti, kad su Dievu nutinka tas
pats? Jis pasislėpė, o mes Jo
neieškome“[19].

Tačiau Jis ieško mūsų. Niekada
nepaliauja to daręs. Jis suranda vis
naujų būdų paskatinti mus leistis Jo
ieškoti, net ir sutemoje: „Jeigu Dievas
leidžia pajusti savo buvimą..., puiku,
bet nepuoselėkite tokio troškimo.
Prašykite Jo teisingo supratimo,
tikėjimo, nes šioje tyloje Dievas
padaro mus kupinus vilties, o vilties
dėka Jis leidžia mums gyventi iš
meilės“[20]. Dievo tylos apsuptyje gali
gimti meilė ir viltis, nes kai
įsimylėjusi siela netenka savo
mylimojo, tada ieško ir trokšta. Su
tokiu ieškojimo užsidegimu, kuris
stiprinamas troškimo tapti viena,
žvilgsnis darosi platesnis ir sugeba Jį
surasti.



Marija Magdalietė yra gyvas tokio
ieškojimo pavyzdys. Sekmadienį dar
prieš aušrą ji leidžiasi prie Viešpaties
kapo. Nėra šviesos, vis dar tamsu.
Tačiau ji ieško, trokšta, keliauja. Dar
neturi Jėzaus, bet nesustos, kol Jo
nesuras. Net angelo pasirodymas
nesugeba atitraukti jos dėmesio nuo
jos širdies troškimo. Marija prarado
Jėzų, bet ieško Jo visomis jėgomis, su
ašaromis, kurios atveria ir laisto jos
sielos dirvą, iki kol joje pražysta
Prisikėlusiojo regėjimas. Taip ieško
Giesmių giesmės mylimoji: „Savo
guoly per naktis ieškojau to, kurį
myli mano širdis; ieškojau, bet jo
neradau. „Turiu tad keltis ir
išvaikščioti miestą – gatves ir aikštes,
– turiu ieškoti to, kurį myli mano
širdis“. Ieškojau, bet jo neradau.
Užtikau panaktinius, apeinančius
miestą. „Ar nematėte to, kurį myli
mano širdis?“ (Gg 3, 1–3).

Šis ieškojimas mus veda prie
kontempliatyvios maldos. „Ieškokite



Viešpaties savyje iš visų jėgų. Jeigu
tai darysite atkakliai, drįstu tvirtinti,
kad Jį jau radote, ėmėte Jį mylėti, ir
kalbėtis su Juo, esančiu danguje“[21].
Ieškoti – tai jau mylėti. Tokia yra
Magdalietės paslaptis. Tokia yra ir
kiekvieno vyro ir moters paslaptis,
kurie pasaulio ir savo sielos
sutemose tikrai ieško Kristaus. Bet
kaip ieškoti? Šv. Augustinas, kaip ir
daugelis šventųjų, moko mus:
troškimas, laisvas veiksmas, kuris
gimsta sielos gelmėje: „Visas gero
krikščionio gyvenimas yra šventas
troškimas. Dar neregi to, ko trokšti,
bet trokšdamas daraisi pajėgus, kad
tada, kai pasirodys tai, ką turi
pamatyti, to prisipildytum (...).
Dievas, nepatenkindamas tavo
troškimo iš karto, ugdo jį, troškimu
ugdo tavo nusiteikimą, o ugdydamas
daro tave pajėgų regėti. Taigi, broliai
ir seserys, trokškime, kad
prisipildytume. Toks mūsų
gyvenimas – ugdyti save
troškimu“[22].



Su tokiu nusiteikimu atėjus garbinti
Jėzų tabernakulyje mūsų širdis
padidės ir vis labiau jaus būtinybę
likti artumoje ir kalbėtis su Juo.
„Tada imame trokšti Dievo, norime
suprasti Jo ašaras, išvysti Jo šypseną,
veidą... (...) Kaip elnė ilgisi vandens,
taip aš ilgiuosi Tavęs, Dieve. Ir siela,
susiliejusi su Dievu, įgyja
dieviškumo: krikščionis tampa
keliautoju, trokštančiu atsigerti
šaltinio vandens“[23].

[1] Ričardas iš San Viktoro, Beniamin
Minor, XIII (PL 196, col. 10 A).

[2] Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai,
221.

[3] Šv. Chosemarija, Kristus eina pro
šalį, 83.



[4] C.S. Lewis, Una pena en
observación, Barcelona, Anagrama,
1994, cap. IV.

[5] J. Ratzinger, El comienzo de una
nueva cercanía, knygoje El resplandor
de Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

[6] Dievo bičiuliai, 299.

[7] San Manuel González, ¡Si
viviéramos nuestras Misas!, Palencia,
El Granito de Arena, 1941, pp. 32-33.

[8] Šv. Chosemarija, Kalvė, 69.

[9] Dievo bičiuliai, 239.

[10] Kristus eina pro šalį, 154.

[11] „Nei akis, nei skonis, nei lytėjimas,
liudyt čia tegali vien
tikėjimas“ (himnas Tau lenkiuos, o
Dieve).



[12] Plg. Benediktas XVI, homilija per
Kristaus Kūno ir Kraujo iškilmę, 2005
m. gegužės 29 d.

[13] Kalvė, 834.

[14] Šv. Augustinas, Išpažinimai, 7, 10,
16.

[15] Plg. Pranciškus, Evangelii
gaudium, 24.

[16] F. Ocáriz, Pastoracinis laiškas,
2018 m. sausio 9 d., 4.

[17] Kalvė, 837.

[18] Šv. Chosemarija, mintys iš
pamokslo, Crónica 1972, p. 759 (AGP,
biblioteca, P01).

[19] J. Ratzinger, Homilía en la misa de
Nochebuena, catedral de Nuestra
Señora, Múnich, 24-XII-1980, knygoje
Benedicto XVI, Y Dios se hizo hombre,
Encuentro, Madrid 2012, p. 11.



[20] Šv. Chosemarija, mintys iš
pamokslo, Crónica 1972, p. 759 (AGP,
biblioteca, P01).

[21] Dievo bičiuliai, 300.

[22] Šv. Augustinas, Pirmojo šventojo
Jono laiško komentaras 4, 6.

[23] Dievo bičiuliai, 310. Plg. Ps 42, 2.

Carlos Villar

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/kova-artumas-misija-13-
eucharistine-sirdis/ (2026-02-08)

https://opusdei.org/lt-lt/article/kova-artumas-misija-13-eucharistine-sirdis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/kova-artumas-misija-13-eucharistine-sirdis/
https://opusdei.org/lt-lt/article/kova-artumas-misija-13-eucharistine-sirdis/

	Kova, artumas, misija (13). Eucharistinė širdis

