
opusdei.org

„Juk tai Viešpats“.
Dvasinis
palydėjimas (II)

Daugelis žmonių, kurie surado
Kristų arba sugrįžo prie
tikėjimo draugo dėka,
apibūdina gautą pagalbą kaip
tikrą dvasinį palydėjimą. 16–
asis straipsnis serijoje „Kova,
artumas, misija“.

2025-10-22

„Išgirdęs, jog tai esąs Viešpats,
Simonas Petras persijuosė palaidinę, –
mat buvo neapsirengęs, – ir šoko į



ežerą“ (Jn 21, 7). Mylimasis mokinys
tiesiog žodžiais išreiškė tai, ką matė
tikėjimo akimis. O Petras „su tuo
pačiu uolumu, su kuriuo darė
daugelį kitų dalykų, nuėjo pas Jėzų“1.
Pirmasis popiežius priima Jono
užuominą savo būdu: aistringai.
Taigi jis šoka į vandenį, nors valtis
jau yra netoli kranto. Objektyviai
žiūrint, šuolis buvo beprasmis, bet
tuo metu Petras norėjo parodyti savo
meilę Jėzui, savo poreikį su juo
pasikalbėti. Ir nesunku įsivaizduoti
Viešpaties šypseną – tai buvo kažkas
tarp linksmumo ir susijaudinimo dėl
Petro reakcijos.

Puoselėti kiekvienos sielos
savitumą ir iniciatyvumą

Ši scena atspindi autentiško dvasinio
palydėjimo pagrindinę dinamiką:
palydovas diskretiškai, nesikišdamas
nurodo, kur, jo manymu, yra
Viešpats, o palydimas asmuo
išsiruošia susitikti su Viešpačiu.



Palydovas galėtų duoti patarimų ir
pagalbos, bet galiausiai pats asmuo
turi įžvelgti Dievo valią savo
gyvenime ir imtis atitinkamų
veiksmų. Kitaip tariant, dvasiniame
vadovavime būtina skatinti
asmeninę atsakomybę ir
iniciatyvumą: padėti kiekvienam
žmogui ugdyti savo maldos
gyvenimą, ieškoti dvasinių išteklių ir
priimti savo sprendimus.

Žmonės subręsta ir tampa laisvesni,
kai skatinama jų atsakomybė. Tai
leidžia jiems giliau mylėti. Tėvas
mums tai priminė viename iš savo
laiškų: „Šv. Chosemarija rašė apie
tuos, kurie išklauso savo brolių ir
seserų asmeninius pokalbius:
‘Dvasios vadovo įgaliojimai nėra
valdžia. Visada palikite sieloms
plačią dvasios laisvę. Apmąstykite
tai, ką tiek kartų esu jums kalbėjęs:
„nes man norisi“ – man atrodo, kad
tai iš visų antgamtiškiausia
priežastis. Dvasios vadovo užduotis –



padėti sieloms norėti, kad jas trauktų
vykdyti Dievo valią. Neįsakinėkite –
patarkite’“. Dvasinio vadovavimo
patarimai, kurie duodami sekant
Šventosios Dvasios įkvėpimu
kiekvienai sielai, turėtų pagelbėti
laisvai ir atsakingai stoti Dievo ir
savo pareigų akivaizdoje, nes „Dievas
nesikartoja kurdamas sielas.
Kiekvienas yra toks, koks yra, ir
būtina veikti pagal tai, kokį
kiekvieną Dievas sutvėrė ir kaip
Dievas veda“2.

Siekiant skatinti žmonių
atsakingumą, patartina vengti
skubotai dalinti patarimus, kad ir
koks aiškus atrodytų sprendimas. Juk
dažnai pasitaiko, kad žmogus ieško
palaikymo ar padrąsinimo, o vietoj to
gauna patarimą... Nors kartais
patarimas ir reikalingas, visų pirma
reikia skatinti kiekvieną žmogų
ieškoti savo atsakymų: „Ką manote?“;
„Kodėl gi ramiai nepasimeldžiate, o
mes apie tai pakalbėsime kitą



dieną?“ Kartais dvasinis palydėjimas
reikš padėti žmonėms užduoti sau
klausimus, kurie atvers naujus
akiračius: „Kokius pastebi tokio
veikimo būdo privalumus ir
trūkumus?“; „Ar pagalvojai, kad tai
yra dalis kelio, kuriuo Dievas tave
atvedė čia?“ Toks požiūris padeda
žmonėms ugdyti išmintingumą.
Taigi, toliau ieškodami patarimų, kai
tai būtina, jie taip pat visapusiškai
ugdys šią dorybę, kuri apima
gebėjimą suprasti tiesą įvairiose
situacijose ir priimti teisingus
sprendimus3. Žinoma, jei žmogus turi
mažai patirties moraliniame ar
asketiniame gyvenime, palydėtojas
turės paaiškinti Bažnyčios
mokymo,susijusių su jo situacija,
prasmę. Arba, jei jaučiama, kad
palydimasis galėtų padaryti rimtą
klaidą, tinkama tai pasakyti atvirai.
Tačiau pagrindinis tikslas turėtų būti
padėti žmonėms susimąstyti,
pakviesti juos Dievo akivaizdoje



suvokti, kaip Evangelija nušviečia jų
gyvenimą ir iššūkius4.

Kai žmogus atveria savo širdį, jis
sutinka, kad atsiduria padėtyje,
kurioje jis pažeidžiamas. Savo
ruožtu, palydėtojas turi išmokti
„priešais šventąją kito žemę nusiauti
sandalus (plg. Iš 3, 5)“5. Šiuo atžvilgiu
būtina labai gerbti kiekvieno asmens
orumą ir privatumą, vengiant
užduoti klausimus vien iš smalsumo
ar versti kitą asmenį kalbėti apie
dalykus, apie kuriuos jis dar nėra
pasirengęs kalbėti. Be to, palydėtojas
niekada neturėtų rodyti nuostabos
dėl to, kas jam pasakoma, nesvarbu,
ar tai būtų veiksmai, troškimai, ar
pagundos. Netgi gerai išsilavinę ir
nuoširdžiai Dievo trokštantys
žmonės gali patirti silpnumo ar
išbandymų akimirkų. Tuo pat metu
žmogus, kuris dalijasi savo
slapčiausiomis mintimis, neturėtų
vengti atsiverti iš baimės, kad kitas
žmogus nustebs ar nusimins.



Geras dvasinis vadovas žino, kaip
būti reikliu, bet neapsunkinti, nes jis
kantriai gerbia žmonių ritmą. Šiuo
atžvilgiu galėtų prisiminti ištrauką iš
Izaijo knygos, kurią šv. Matas cituoja
savo Evangelijoje: „Jis nenulauš
palūžusios nendrės ir neužgesins
gruzdančio dagčio“ (Mt 12, 20; Iz 42,
3). Taigi, pernelyg didelis dėmesys
tam, kas netobula, gali pakenkti
palydėjimui. Pavyzdžiui, galbūt
atkreipiant dėmesį į klaidą
paskatinsime kitą žmogų reaguoti ir
keistis, bet taip pat galima stumtelėti
link nusivylimo ar liūdesio. Paprastai
geriau padėti žmonėms patiems
suprasti dalykus, palaipsniui
pašalinant kliūtis, kad jie galėtų
pastebėti problemas ar pripažinti
trūkumus.

Žinome iš patirties, kad žmogus,
kuris išsekęs guli pakelėje, retai kada
vėl atsikelia, jei kas nors tiesiog
ragina iš tolo. Jis vertina tai, kas
padeda jam atsikelti, – padrąsinantį



žodį, ko nors užvalgyti ar atsigerti.
Taip, kaip negalime priversti augalo
augti greičiau jį traukdami, nes taip jį
išrausime, taip nebūtų galima
paspartinti žmonių dvasinio augimo
nedarant žalos. „Sielos, kaip ir geras
vynas, ilgainiui tobulėja“6. Todėl
„visą gyvenimą trunkantis ugdymas
turėtų atverti vis naujas
perspektyvas. Ir priešingai, jeigu
ugdymą susiaurintume tik iki kitiems
ir sau skirtų reikalavimų,
rizikuotume apsiriboti vien tik savo
bejėgyste, trūkumais ir silpnybėmis,
taip užmiršdami visų svarbiausia –
Dievo meilę mums“7.

Draugystė kaip dvasinis
palydėjimas

Ankstesni svarstymai ypač susiję su
konkrečiu dvasinio palydėjimo būdu,
kuris Dievo Darbe vyksta broliškoje
pokalbio su pasauliečiu ar kunigu
aplinkoje, išpažinties metu ir kitomis
pokalbių su kunigu aplinkybėmis. Šv.



Chosemarija visada siekė išvengti,
kad šie žmonės būtų vadinami
„dvasiniais vadovais“. Šis požiūris,
skatinantis nesureikšminti kurio
nors konkretaus asmens svarbos,
praturtina dvasinį gyvenimą ir
padeda išvengti perdėto prisirišimo
iš abiejų pusių. Jis taip pat sumažina
riziką atsirasti „savininkiškiems
vadovams“ ir perdėtam savęs
sureikšminimui, kuris gali tapti
piktnaudžiavimo sąžine priežastimi.

Tačiau dvasinis palydėjimas galėtų
apimti ir platesnius santykius.
Draugystė, suprantama kaip gero
linkinti meilė, kyla tarp žmonių,
turinčių panašius interesus ar vizijas,
yra nepakeičiama palydėjimo forma
mūsų gyvenime. Kai bendri siekiai
apima dvasinę sritį, draugystė
savaime tampa dvasinio palydėjimo
forma. Tėvas tai prisiminė
rašydamas apie šv. Bazilijų ir šv.
Grigalių Nazianzietį. „Jie visą
gyvenimą puoselėjo jaunystėje



užsimezgusią draugystę ir net
šiandien dalinasi ta pačia liturgine
švente Bažnyčios liturginiame
kalendoriuje. Šv. Grigalius pasakoja,
kad „abu turėjome tik vieną tikslą ir
rūpestį, o tai buvo dorybė –
gyvenimas būsimąja viltimi“. Jų
draugystė neatitraukė jų nuo Dievo,
priešingai, vedė pas Jį“8. Draugystė,
atvira dvasiniams troškimams, yra
neformalus, bet autentiškas dvasinio
palydėjimo pagrindas, nes joje yra
visi apsvarstyti palydėjimo
elementai: atvirumas Šventosios
Dvasios veikimui, dėmesingas
klausymasis, asmeninė motyvacija ir
iniciatyva.

Daugelis žmonių, kurie surado Kristų
ir Bažnyčią draugo dėka, apibūdina
gautą pagalbą kaip dvasinį
palydėjimą. Galbūt beveik to
nesuvokdamas, jų draugas lydėjo
juos žingsnis po žingsnio ir vedė juos
į meilę Jėzui, kol jie ryžosi priimti
krikštą arba tapo katalikais. Tas pats



nutinka tiems, kurie sugrįžo į
tikėjimą dėl ištikimos draugystės
arba išvengė atsiskyrimo nuo Dievo
dėl draugo žodžių. Taigi „draugystės
ir pasitikėjimo apaštalavimas“9, kaip
jį vadino šv. Chosemarija, yra gana
artimas tam, ką vadiname dvasiniu
palydėjimu: „Žodžiai, laiku
pašnibždėti abejojančiam draugui į
ausį; padedantis susivokti pokalbis,
kurį mokėjai tinkamai užmegzti;
profesionalus patarimas,
pagerinantis jo studijas; santūrus
nesantūrumas, kurio dėka jam
atskleidi netikėtus kilnumo
akiračius“10.

Simetriški santykiai tarp dviejų
draugų atveria plotmes, kurios yra
mažiau prieinamos palydėjime
griežtąja to žodžio prasme:
dalijimasis ir parama vienas kitam.
Draugai dalinasi patirtimi ir
nuomonėmis, padeda vienas kitam
priimti gyvenimo iššūkius. Tai
atveria kai kuriuos kelius, nors ir



uždaro kitus. Draugystėje galima
visada tikėtis, kad kitas žmogus
mane išklausys, nes kartais būtent
jam reikia būti išklausytam. Kita
vertus, mano draugai ne visada galės
man tinkamai patarti dvasinio
gyvenimo ar mano konkretaus kelio
klausimais, nes galbūt jie gerai jo
nepažįsta, nors jų požiūris tikrai gali
mane praturtinti. Dėl šių priežasčių,
nors draugystė papildo ir praturtina
dvasinį vadovavimą, negali jo
pakeisti.

Kita vertus, dvasiniame palydėjime
tikrąja to žodžio prasme santykiai
tarp dviejų žmonių yra asimetriški:
tik viena iš šalių turi klausytis ir
patarti; šis vaidmuo turėtų toks ir
likti. Šis skirtumas nustato ribas,
kurios padeda žmogui atverti savo
širdį be emocinio kišimosi, kuris
galėtų trukdyti tinkamai
susikoncentruoti ir išlaikyti
objektyvumą. Be to, tai padeda
žmogui, apsvarsčius klausimą Dievo



akivaizdoje, aptarti labai asmeniškus
savo santykių su Dievu ir kitais
žmonėmis aspektus, įskaitant savo
nuodėmių šaknis ir gilias kovas.
Tačiau tai nereiškia, kad santykiai
tarp vadovo ir lydimo asmens turi
būti šalti ir sausi: nepaisant šios
asimetrijos ir emocinio atstumo,
dvasinis vadovas turi nuoširdžiai
mylėti žmones, kuriuos lydi, nes
tikrai padėti galima tik tada, kai myli
–To, kuris mus vadina draugais,
meile (plg. Jn 15, 15).

***

„Atneškite ką tik pagautų žuvų“, –
sako Viešpats (Jn 21, 10). Šv. Petras,
dar šlapias po maudynių ežere,
ištempia tinklą, pilną žuvų, į krantą.
Po darbu pelnytų pusryčių jis nueina
su Jėzumi. Tada mokinys ir
Mokytojas užmezga asmenišką
pokalbį. Tai malda, o gal dvasinis
palydėjimas? Abu dalykai vienu
sykiu, dieviškoje harmonijoje. Petras,



dabar nuolankesnis, atnaujina savo
ištikimybę Viešpačiui. O Viešpats,
kuris niekada nenustojo juo tikėti,
patvirtina jį jo misijoje: „Sek paskui
mane“. Petras atsisuka ir paklausia
apie kitą mokinį, kuris eina iš paskos.
„Sek paskui mane!“, – pakartoja Jėzus
(plg. Jn 21, 19–22). Jonas negirdi, ką
jie kalba: tai ne jo reikalas. Kaip ir
Krikštytojas (plg. Jn 3, 27–30) jis
džiaugiasi žinodamas, kad padėjo
įvykti susitikimui.

1 Šv. Beda Garbingasis, cituojamas 
Catena aurea, Jn 21, 1–11.

2 F. Ocáriz, Pastoracinis laiškas, 2018
m. sausio 9 d., 10; citatos iš šv.
Chosemarijos yra iš 26 laiško, 38.

3 Plg. Aristotelis, Nikomacho etika VI,
13; šv. Tomas, Summa Theologiae, II-
II q. 47 a. 8 co.



4 „Jeigu mano patirtis galėtų ką nors
įtikinti, pasakyčiau, jog visada į savo
kunigišką ir sielų ganytojo darbą
žiūrėjau kaip į būdą padėti
kiekvienam asmeniui, kaip padėti
kiekvienam deramai gyventi ir
atskleisti tai, ko iš jo konkrečiai prašo
Dievas. Ir tai dariau jokiu būdu
nepaneigdamas asmens šventumo ir
palaimintos atsakomybės – šių
pamatinių krikščioniškos sąžinės
bruožų“ (Šv. Chosemarija, Kai Kristus
eina pro šalį, 99).

5 Pranciškus, Evangelii gaudium, 169.

6 Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai, 78.

7 F. Ocáriz, Pastoracinis laiškas, 2019
m. lapkričio 1 d., 5. Vidinės nuorodos
yra iš šv. Grigaliaus Nazianziečio,
Pamokslas 43.

8 F. Ocáriz, Pastoracinis laiškas, 2018
m. sausio 9 d., 11.

9 Šv. Chosemarija, Vaga, 192.



10 Šv. Chosemarija, Kelias, 973.

Dancho Azagra

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/juk-tai-viespats-dvasinis-
palydejimas-ii/ (2026-02-04)

https://opusdei.org/lt-lt/article/juk-tai-viespats-dvasinis-palydejimas-ii/
https://opusdei.org/lt-lt/article/juk-tai-viespats-dvasinis-palydejimas-ii/
https://opusdei.org/lt-lt/article/juk-tai-viespats-dvasinis-palydejimas-ii/

	„Juk tai Viešpats“. Dvasinis palydėjimas (II)

