
opusdei.org

„Juk tai Viešpats“.
Dvasinis
palydėjimas (I)

Visiems mums reikia draugų,
kurie savo artumu, pokalbiais ir
padrąsinimais padėtų mums
eiti per gyvenimą, tarnaujant
„visada naujam Šventosios
Dvasios veikimui“ mūsų sielose.
15-oji serijos „Kova, artimumas
ir misija“ dalis.

2025-10-09

„Rytui auštant, ant kranto pasirodė
bestovįs Jėzus. Mokiniai nepažino,



kad ten Jėzaus esama“ (Jn 21, 4).
Auštant prie Galilėjos jūros prisikėlęs
Viešpats paslaptingai pasirodo savo
mokiniams pridengtas nuo vandens
kylančio rūko. Jo balsas, nors ir
užslėptas, suskamba stipriai:
„Vaikeliai, ar neturite ko valgyti?“ Jie
atsako, kad neturi. Jie vis dar nežino,
kas į juos kreipiasi, bet tame balse
yra kažkas, kas verčia juos atidžiai
klausytis ir būti pasirengus vykdyti
Jo nurodymus: „Užmeskite tinklą į
dešinę nuo valties, ir pagausite“ (Jn
21, 6). Jie paklusniai meta tinklus ir,
priešingai nei visą naktį, sugauna
daug žuvų. Kol kiti mokiniai stebisi
perpildytais tinklais, šv. Jonas pakelia
akis – jis mato daug daugiau nei
žuvis: jis atpažįsta Tą, kuris ką tik
jiems kalbėjo. Ir jis taria Petrui: „Juk
tai Viešpats!“ (plg. Jn 21, 4–8)

Kodėl šv. Jonas sugeba atpažinti
Jėzaus buvimą po sunkios darbo
nakties? Jo reakcijoje yra kažkas, kas
primena mums jo Evangelijos



pradžią, jo pirmąjį susitikimą su
Jėzumi. „Štai Dievo Avinėlis!“ – tada
pasakė šv. Jonas Krikštytojas, kai
Jėzus praėjo pro Joną ir Andriejų (Jn
1, 36). Kai kuriems žmonėms Jis
tebuvo dar vienas piligrimas. O
Pirmtakas – „tas, kuris bėga
priekyje“, tas, kuris mato ateinančius
dalykus ir juos skelbia – Jame pamatė
Mesiją.

Šv. Jonas Krikštytojas padėjo Jonui ir
Andriejui augti dvasiškai. Jis mokė
juos pasninkavimo svarbos ir
atsivertimo būtinybės; jis mokė juos
melstis (plg. Mt 9, 14; Lk 3, 1–17; 11,
1). Tačiau svarbiausia pamoka buvo
supažindinti juos su Jėzumi ir
pakviesti į asmeninį santykį su Juo
(plg. Jn 1, 35–39). Taigi atvedęs savo
mokinius pas Jėzų, jis pasiekė savo
misijos viršūnę. Nuo to laiko
Krikštytojas nuolankiai pasitraukė į
šalį – dabar Jėzus galėjo užimti
pagrindinę vietą savo mokinių
gyvenime (plg. Jn 3, 27–30).



Šimtmečiais jis buvo pavyzdys
daugeliui žmonių, kurie siekė vesti
kitus prie Kristaus ir padėti atpažinti
Jo veikimą žmonių gyvenimuose,
suprasdami, kad jie nėra „savininkai,
bet saugotojai“1, nes „misija
priklauso Jėzui. Jis prisikėlė, todėl
yra gyvas ir eina pirma mūsų. Nė
vienas iš mūsų nėra pašauktas jį
pakeisti“2. Mes esame pašaukti padėti
kiekvienam žmogui susitikti su Juo;
iš artumo, kuris kyla iš pasitikėjimo
ir meilės, pasakyti: „Juk tai Viešpats!“

Dvasinis palydėjimas

„Per visą mūsų gyvenimo kelionę
[yra] vidinės ar išorinės gerovės
laikotarpių, netgi ilgalaikių, bet tik
Danguje yra galutinė ramybė, visiška
ramybė“3. Mūsų neramiai širdžiai
reikia, kad kas nors ją vestų per
ramius vandenis ir audras, kol ji
galės pailsėti Dieve4. Mums reikia
bendrakeleivių, kurie pokalbiais,
atjauta ir padrąsinimais padėtų



mums keliauti ryžtingai ir apšviestų,
kai užklumpa tamsa arba
prarandame kryptį. Šie žmonės
tradiciškai vadinami dvasiniais
vadovais – žmonėmis, kurie padeda
mums ištverti einant pasirinkta
kryptimi ir sekant Kristumi. Dvasinis
vadovas eina kartu su žmonėmis – jis
ar ji nepakeičia Dievo veikimo jų
sielose, tuo labiau nebando atstoti jų
sąžinės, bet padeda jiems atskirti
Šventosios Dvasios įkvėpimus nuo
velnio ar jų pačių sužeistos
žmogiškosios prigimties užuominų.
Dėl šios priežasties pastaraisiais
dešimtmečiais Bažnyčioje įprasta
naudoti ir terminą „dvasinis
palydėtojas”. Šia tema popiežius
Pranciškus sakė: „Tas arba ta, kas
mus lydi, nebando pakeisti Viešpaties
ir neatlieka darbo už palydimą
asmenį, tačiau eina kartu su juo,
skatina įsižiūrėti į širdies, kur veikia
Viešpats, judesius“5. Dvasinis
palydėtojas yra tas, kuris sako:
„Gerai, bet pažiūrėk čia, pažiūrėk



čia“ ir atkreipia tavo dėmesį į
dalykus, kurie galėtų vykti,
padėdamas tau geriau suprasti
laikmečio ženklus, Viešpaties balsą,
gundytojo balsą, sunkumų, kurių
negali įveikti, balsą.

Tie, kurie pačioje pradžioje
prisiartino prie Dievo Darbo, jautėsi
mylimi ir lydimi šv. Chosemarijos. Jie
nežiūrėjo į jį kaip į kokį dvasinį guru,
kuris pataria kiekvienoje situacijoje,
bet kaip į draugą ar tėvą, kuris
klausosi ir kuriam jie rūpi, kuris
mato Kristaus kraują, tekantį jų
gyslomis6. Kai žmonės yra taip
palydimi, jie ne tik vertina gautą
pagalbą, bet netgi džiaugiasi dvasinio
palydėjimo pokalbiais. Jie bręsta ir
auga apaštališku entuziazmu,
pasijunta sustiprėję savo santykyje
su Dievu; ir jei jie atsiliepia į tam
tikrą pašaukimą, išvengia
klaidinančio nepriklausomybės
jausmo, kuris trukdo išgirsti tuos,
kurie dalijasi panašia patirtimi.



Pastaruoju metu Bažnyčios gyvenime
vis gilėja supratimas, kad ne tik
kunigai, bet ir pasauliečiai gali būti
dvasiniais palydėtojais. Taip buvo
nuo pat pradžių. Šiose puslapiuose
aptarsime kai kuriuos šios užduoties
aspektus, visada turėdami omenyje,
kad mes visi esame pašaukti atvesti
kitus į „Kristaus šviesą ir šilumą”7,
net jei griežtąja to žodžio prasme
nesame dvasiniai palydėtojai.
Antrajame straipsnyje taip pat
parodysime, kaip „draugystė
pasireiškia taip, savaime, asmenišku
pokalbiu, kupinu jautrumo ir
pagarbos laisvei“8 ir pamatysime,
kiek iš čia išdėstytų dalykų taip pat
tinka šiam neformaliam, bet lygiai
tokiam pat svarbiam palydėjimui.

Padėti Šventosios Dvasios veikimui

Pagrindinis palydėjimo ar dvasinio
vadovavimo tikslas yra padėti
žmonėms susitikti su Kristumi ir
atpažinti tai, kas ateina iš Jo, kad



Dievo meilė įsitvirtintų jų
gyvenimuose ir aplink juos. Tam
reikalinga aplinka, kurioje žmogus
galėtų plėtoti asmeninį santykį su
Dievu, išmokti išgirsti Dievo balsą
maldoje ir mokytis atpažinti Dievo
valią kiekvieną savo gyvenimo
akimirką. Dvasinis vadovas gali
atlikti lemiamą vaidmenį kuriant šią
tinkamą aplinką. Tačiau tam reikia
pripažinti kiekvieno žmogaus
unikalumą ir būti atviru
paslaptingiems Dievo veikimo sielose
būdams. „Negali būti anksto
paruoštų formulių, nelanksčių
metodų ir taisyklių, kurių pagalba
sielos priartėtų prie Kristaus. Dievo
susitikimas su kiekvienu žmogumi
yra neapsakomas ir nepakartojamas,
o mes turime bendradarbiauti su
Viešpačiu, kad kiekvienu atveju
rastume tinkamus žodžius ir būdus,
būdami imlūs ir stengtumės
netrukdyti Šventosios Dvasios
veikimui, kuris visada originalus“9.



Lydimas žmogus savo ruožtu turi
atidžiai apsvarstyti gautus patarimus
ir apmąstyti juos maldoje. Kaip
aiškina Tėvas: „suprasti, kad Dievas
gali prabilti per kitus žmones arba
per daugiau ar mažiau kasdienius
įvykius, įsitikinimas, kad ten galime
Jį išgirsti, ugdo mumyse nuolankų
požiūrį į Jo planus. Šie planai glūdi ir
žodžiuose tų, kurie mus lydi kelyje“10.
Ši nuostata galėtų duoti gausių vaisių
mūsų gyvenime, jei tik prisiminsime,
kad Dievas beveik niekada nekalba
tiesiogiai per dvasinio vadovo
žodžius. Jo arba jos žodžiai veikiau
yra raginimas įsiklausyti,
nukreipimas, kad suprastume, ar
girdime Šventosios Dvasios
įkvėpimus, o tai galime padaryti tik
mes patys. Tai žodžiai, kurie padeda
mums susitikti su Žodžiu.

Taigi tikrasis dvasinis palydėjimas
grindžiamas gilia pagarba Šventosios
Dvasios veikimui kiekvienoje sieloje.
Dvasinis vadovas nėra vedlys, bet



tarnas, kuris padeda Šventajai
Dvasiai vesti ir apšviesti lydimąjį.
Kaip sakė šv. Chosemarija – „sielų
palydėjimas yra menas, kurio
standartas yra Jėzus Kristus, o
menininkas – tai Šventoji Dvasia, per
malonę“11. Taigi dvasinis vadovas ar
palydėtojas yra veikiau sodininkas
nei architektas: jis neprimeta formų,
neprimeta savo idėjų žmonėms, bet
padeda dirbti sielos dirvą, kad joje
galėtų suklestėti Dievo dovanojamas
gyvenimas.

Tikrasis klausymasis

Visi esame patyrę, kad kai sutinkame
žmogų, kuris atidžiai ir maloniai
mūsų klausosi, sukuriama aplinka,
kurioje dalindamiesi savo mintimis
ir jausmais jaučiamės patogiai,
neturime baimės būti atmesti ar
teisiami. Kai žmonės jaučiasi
išklausyti, jie tampa sąmoningesni ir
jiems lengviau klausytis Dievo bei
geriau atpažinti jo balsą. Štai kodėl



šv. Chosemarija kantriai
klausydavosi pas jį atėjusių
jaunuolių skatindamas juos laisvai
atverti savo širdis ir tik pabaigoje
duodavo patarimų, taip atverdamas
naujus gyvenimo akiračius.

Klausytis – tai daug daugiau nei viską
išgirsti; tai reiškia atkreipti dėmesį į
jausmus, idėjas ir patirtis, kuriomis
žmogus dalinasi, ir padėti jam
pačiam tai ištirti. Tai reikalauja
nuoširdaus domėjimosi kitu
žmogumi. Mes neklausome kitų tam,
kad primestume jiems savo
darbotvarkę ar įtrauktume juos į
konkrečius apaštalinius projektus;
mes klausome tam, kad padėtume
jiems atrasti, ko Šventoji Dvasia savo
begaline meile nori kiekvienai sielai,
kad jų džiaugsmui nieko netrūktų
(plg. Jn 16, 24). Taigi, kaip mėgo
kartoti Benediktas XVI, mes esame jų
džiaugsmo tarnai (plg. 2 Kor 1, 24).



Kad galėtume iš tiesų klausytis ir kad
žmonės jaustųsi išklausyti, būtų
naudinga trumpai savo žodžiais
pakartoti tai, ką jie pasakė. Tai būdas
puoselėti savyje norą įžengti į vidinį
pasaulį, kurį mums atveria kitas
žmogus, nesprendžiant apie jį iš
savos perspektyvos. Be to,
puoselėdami ir perteikdami šį norą,
užtikriname, kad teisingai
supratome, ir padedame kitam
žmogui toliau atskleisti tai, ką jis
jaučia. Tai teikia ramybės ir skatina
prisiimti atsakomybę už savo
gyvenimą, padeda patiems atrasti
sprendimus, eiti savo keliu ir imtis
naujų projektų. Priešingai –
pertraukinėti ar neleisti baigti
kalbėti užbėgant už akių gali
atgrasinti ir nepadės kalbančiąjam
atsiverti.

Kantrus klausymasis yra meilės
darbas, kuris parodo nuoširdų
susidomėjimą kitu žmogumi. Dėl šios
priežasties niekada neturėtų



atrodyti, kad dvasiniam palydėtojui
nuobodu ar kad jis skuba. Dėl
praktinių priežasčių paprastai
rekomenduojama, jog dvasiniai
pokalbiai nebūtų ilgi, tačiau būtina
atsargiai įvertinti skirtingas
aplinkybes, nes klausymasis
reikalauja laiko: reikia gerbti kito
žmogaus ritmą, taip pat ir jo tylą.
Kartais arba tam tikrais momentais
žmogui gali reikėti ilgų pokalbių.
Atviro pobūdžio klausimai gali būti
naudingi, tačiau jie neturėtų
pertraukti natūralios pokalbio eigos,
taip pat neturėtų būti naudojami
tam, kad užpildytų nepatogias tylos
akimirkas. Priešingai, tyla kartais
leidžia žmogui gilinti savo mintis ir
rasti tinkamus žodžius. Tylos metu
„džiaugsmas, rūpesčiai ir kančia
prabyla, randa ypač intensyvią
išraiškos formą“12.

Tikras klausymasis labiau nei bet kas
kitas stato pasitikėjimo tiltus, o tai
yra pagrindinė sąlyga bet kokiam



dvasiniam palydėjimui. Pasitikėjimas
išbandomas nuo pat pradžių ir
puoselėjamas kiekvieno susitikimo
metu. Kad jis galėtų klestėti, būtina,
kad kitas žmogus jaustųsi gerbiamas,
vertinamas ir su pasitikėjimu galėtų
dalintis savo giliausiais dvasiniais
patyrimais. Tai pavyks, jei
palydimasis palydėtojo asmenyje ras
prieglobstį ir paramą atpažįstant
Dievo balsą.

Apaštalai tokį prieglobstį rado
Šventojoje Marijoje ypač po
Viešpaties Žengimo į dangų.
„Mergelė Marija yra dvasinės
įžvalgos mokytoja: daug klausosi,
saugo dalykus savo širdyje, o kai
prabyla, palieka pėdsaką“ (plg. Lk 2,
19). Trys Mergelės Marijos nuostatos:
mažai kalbėti, daug klausytis ir
saugoti savo širdyje. O tomis retomis
progomis, kai kalba, Ji palieka
pėdsaką13.



1 Šv. Beda Garbingasis, cituojama
pagal Catena aurea, Jn 21, 1–11.

2 F. Ocáriz, Pastoracinis laiškas, 2018
m. sausio 9 d., 10; šv. Chosemarijos
citatas yra iš 26 laiško, 38.

3 Plg. Aristotelis, Nikomacho etika VI,
13; šv. Tomas, Summa Theologiae, II-
II q. 47 a. 8 co.

4 „Jeigu mano patirtis galėtų ką nors
įtikinti, pasakyčiau, jog visada į savo
kunigišką ir sielų ganytojo darbą
žiūrėjau kaip į būdą padėti
kiekvienam asmeniui, kaip padėti
kiekvienam deramai gyventi ir
atskleisti tai, ko iš jo konkrečiai prašo
Dievas. Ir tai dariau jokiu būdu
nepaneigdamas asmens šventumo ir
palaimintos atsakomybės – šių
pamatinių krikščioniškos sąžinės
bruožų“ (Šv. Chosemarija, Kristus
eina pro šalį, 99).

5 Pranciškus, Evangelii gaudium, 169.



6 Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai, 78.

7 F. Ocáriz, Pastoracinis laiškas, 2018
m. sausio 9 d., 11.

8 F. Ocáriz, Pastoracinis laiškas, 2019
m. lapkričio 1 d., nr. 5. Citatos iš šv.
Grigaliaus Nazianziečio teksto
(Pamokslas 43).

9 Šv. Chosemarija, 11 laiškas, 42.

10 F. Ocáriz, Pastoracinis laiškas,
2024 m. spalio 2 d., 6.

11 Šv. Chosemarija, 26 laiškas, 37.

12 Benediktas XVI, Žinia 46-ajai
Pasaulinei komunikacijos dienai,
2012 m. gegužės 20 d.

13 Pranciškus, Audiencija, 2023 m.
sausio 4 d.

Dancho Azagra



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/juk-tai-viespats-dvasinis-
palydejimas-i/ (2026-02-08)

https://opusdei.org/lt-lt/article/juk-tai-viespats-dvasinis-palydejimas-i/
https://opusdei.org/lt-lt/article/juk-tai-viespats-dvasinis-palydejimas-i/
https://opusdei.org/lt-lt/article/juk-tai-viespats-dvasinis-palydejimas-i/

	„Juk tai Viešpats“. Dvasinis palydėjimas (I)

