
opusdei.org

„Dievo vaikų
atsivertimas“

Šv. Chosemarija paskelbė šią
homiliją per 1952 m. Gavėnią. Ji
atspausdinta knygoje „Kristus
eina pro šalį.“

2024-02-12

Prasidėjo Gavėnia: atgailos,
apsivalymo ir atsivertimo metas.
Atsivertimas nėra lengvas uždavinys,
bet ir pati krikščionybė nėra lengvas
kelias. Neužtenka, metams bėgant,
tik lankytis Bažnyčioje. Turbūt
kiekvienas krikščionis prisimena
savo išskirtinį pirmąjį atsivertimą,



kai aiškiai suprato visa, ko iš jo prašo
Viešpats. Šis pirmasis atsivertimas
yra labai reikšmingas, bet vėlesni
atsivertimai būna ir sunkesni, ir gal
net svarbesni. Kad palengvintume
malonės veikimą per šiuos vėlesnius
atsivertimus, turime išlaikyti savo
sielą jauną, šauktis Viešpaties, mokėti
Jo klausytis ir, supratę, kas buvo ne
taip, prašyti atleidimo.

Invocabit me et ego exaudiam eum –
skaitome šio sekmadienio liturgijoje1:
kas manęs šauksis, jo išklausysiu,
sako Viešpats. Apmąstykite nuostabų
Dievo rūpinimąsi mumis: Jis
visuomet pasirengęs mus išklausyti,
Jis nuolat budi laukdamas žmogaus
žodžio. Jis girdi mus visada, tačiau
ypač dabar, kai mūsų širdys gerai
pasirengė ir apsisprendė apsivalyti.
Jis girdi mus. Jis neatstumia
„graudžios ir nuolankios širdies“2

prašymo.



Viešpats klausosi mūsų, kad galėtų
įsikišti, įžengti į mūsų gyvenimą, kad
išvaduotų mus nuo blogio ir
pripildytų gėrio. Eripiam eum et
glorificabo eum3, išgelbėsiu jį ir jam
garbę suteiksiu – sako Jis apie žmogų.
Taigi turime tikėtis garbės. Čia vėl
kalbame apie mūsų vidinį dvasinį
gyvenimą. Šios šlovės viltis stiprina
mūsų tikėjimą, puoselėja mūsų
meilę. Taip ima veikti trys teologinės
dorybės, dieviškosios dorybės, kurios
daro mus panašius į Tėvą Dievą.

Kaip dar geriau pradėti Gavėnią?
Atnaujinkime tikėjimą, viltį ir
dieviškąją meilę. Iš šių dorybių kyla
atgailos dvasia ir troškimas
apsivalyti. Gavėnia – tai ne tik proga
sustiprinti išorinę apsimarinimo
praktiką. Jeigu taip manytume,
neįvertintume gilesnės
krikščioniškojo gyvenimo reikšmės,
nes juk šios išorinės pratybos, dar
kartą sakau, yra tikėjimo, vilties ir
meilės vaisiai.



Rizikingas krikščionio
saugumas

Qui habitat in adiutorio Altissimi, in
protectione Dei coeli commorabitur4 –
gyventi Dievo globoje, gyventi su
Dievu. Štai tas rizikingas krikščionio
saugumas. Turime būti įsitikinę, kad
Dievas girdi mus, kad Jis mumis
rūpinasi: šitaip mūsų širdys
prisipildys ramybės. Tačiau
gyvenimas su Dievu, be abejonės, yra
rizikingas, nes Viešpats niekuo
nesidalins. Jis nori visko. Ir jeigu mes
truputį daugiau prisiartiname prie
Jo, tai reiškia, jog turime būti
pasirengę iš naujo atsiversti, iš naujo
pasitaisyti, įdėmiau klausytis Jo
įkvėpimų – tų šventų troškimų,
kuriuos Jis žadina mūsų sielose. Ir
šiuos įkvėpimus turime įgyvendinti.

Nuo pirmojo sąmoningo
apsisprendimo nuosekliai sekti
Kristaus mokymu tikriausiai gerokai
pažengėme ištikimybės Jo žodžiui



keliu. Ir vis dėlto dar daug ką reikia
padaryti. Ar ne tiesa, jog turime dar
tiek daug puikybės? Be abejonės,
reikia keistis, tapti ištikimesniems ir
nuolankesniems, kad pasidarytume
ne tokie savanaudiški ir leistume
mumyse augti Kristui, nes illum
oportet crescere, me autem minui5 –
Jam skirta augti, o man – mažėti.

Tiesiog negalime sustoti. Privalome
žengti vis pirmyn į tikslą, kurį
nurodė šventasis Paulius: „Aš
gyvenu, tačiau nebe aš, o gyvena
manyje Kristus.“6 Siekiame aukšto ir
labai kilnaus dalyko – šventumo,
susitapatinimo su Kristumi. Tačiau
juk ir nėra kito kelio mums įaugti į
dieviškąjį gyvenimą, per Krikštą
Dievo pasėtą mūsų sielose. Judėti į
priekį – tai augti šventumu. O eiti
atgal – tai atsisakyti krikščioniškojo
gyvenimo plėtros. Dievo meilės ugnį
reikia kurstyti. Ji turi augti ir ryškėti
kasdien, vis labiau įsišaknydama
mūsų sielose. Ši ugnis turi sudeginti



daugelį dalykų. Jeigu jos
nepakurstysime, ji ims gesti.

Prisiminkime, ką pasakė šventasis
Augustinas: „Jeigu sakysi „gana“, jau
esi prapuolęs. Visada siek daugiau,
ženk pirmyn, nenustok ėjęs.
Nepasilik toje pačioje vietoje, neik
atgal, nepasuk iš kelio.“7

Gavėnia suteikia progą savęs klausti:
ar auga mano ištikimybė Kristui? Ar
stiprėja mano šventumo troškimas?
Ar kilniai apaštalauju kasdieniniame
gyvenime, darbe tarp savo kolegų?

Kiekvienas nebyliai sau atsakykime į
šiuos klausimus. Tada pamatysime,
jog reikia vėl keistis tam, kad
mumyse visiškai apsigyventų Kristus,
kad Jėzaus atvaizdas aiškiau
atsispindėtų mūsų elgesyje.

„Jei kas nori eiti paskui mane,
teišsižada pats savęs, teneša
(kasdien) savo kryžių ir teseka
manimi.“8 Kristus mums vis kartoja



šnabždėdamas į ausį: likite su
kryžiumi kiekvieną dieną. „Ne tik
persekiojimų metu arba esant progai
būti kankiniais, – rašo šventasis
Jeronimas, – bet visomis
aplinkybėmis, kad ir ką
bedarytumėte, apie ką
begalvotumėte, ką besakytumėte,
paneikite, kuo buvote, ir
pripažinkite, kuo dabar esate – ogi
atgimę Kristuje.“9

Ši mintis yra kitų panašių šventojo
Pauliaus žodžių atgarsis: „Juk
kadaise jūs buvote tamsa, o dabar
esate šviesa Viešpatyje. Tad elkitės
kaip šviesos vaikai. O šviesos vaisiai
reiškiasi visokeriopu gerumu,
teisumu ir tiesa. Ištirkite, kas patinka
Viešpačiui.“10

Atsivertimas gali įvykti staiga, o
šventumas – tai viso gyvenimo
uždavinys. Dieviškosios meilės sėkla,
Dievo pasėta mūsų sielose, veržiasi
augti, siekia įsikūnyti veiksmais,



duoti vaisių, kurie kiekvienu metu
patiktų Dievui. Dėl to yra labai
svarbu, kad būtume pasirengę visa
pradėti iš naujo ir bet kuriomis
gyvenimo aplinkybėmis regėti šviesą,
šią savo pirmojo atsivertimo paskatą.
Todėl ir turime rengtis, giliai
tyrinėdami savo sąžinę, prašydami
Viešpatį pagalbos geriau pažinti Jį ir
save. Nėra kito kelio, jeigu vėl
norime atsiversti.

Palankus metas

Exhortamur ne in vacuum gratiam
Dei recipiatis11 – norime jus įspėti:
neimkite Dievo malonės veltui! Per
šią Gavėnią mūsų sielose dieviškoji
malonė gali išaugti, jeigu tik
neužversime jai širdies durų. Turime
būti tinkamai nusiteikę, iš tiesų
norėti pasikeisti ir nežaisti su Dievo
malone.

Nemėgstu kalbėti apie baimę, nes
krikščionį skatina Dievo meilė, kurią



mums parodė Kristus ir kuri moko
mylėti visus žmones ir visa, kas
sukurta. Tačiau reikia rimtai kalbėti
apie atsakomybę. „Neapsigaukite!
Dievas nesiduoda išjuokiamas“12, –
įspėja mus apaštalas Paulius.

Turime apsispręsti. Neišeina deginti
dviejų žvakių, kaip, liaudiškai
tariant, esame linkę daryti: vieną
šventajam Mykolui, kitą – velniui.
Žvakę, deginamą velniui, reikia
užpūsti: savo gyvenimu turime
visiškai atsiduoti Dievo tarnybai.
Jeigu mūsų noras šventėti nuoširdus,
jeigu pakankamai nuolankiai
atsiduodame į Dievo rankas,
judėsime pirmyn, nes Dievas
visuomet pasirengęs suteikti savo
malonę, ypač šiuo metu. Malonę iš
naujo atsiversti ir sustiprinti
krikščioniškąjį gyvenimą. Negalime
žvelgti į šią Gavėnią vien kaip į eilinį
liturginį ciklą. Tai unikalus
dieviškosios pagalbos laikas: turime
ją priimti. Jėzus eina pro šalį ir tikisi



esminio mūsų pasikeitimo būtent
šiandien, būtent dabar.

Ecce nunc tempus acceptabile, ecce
nunc dies salutis13 – štai dabar
palankus metas, štai dabar išganymo
diena. Vėl girdime gerąjį Ganytoją
švelniai mus kviečiantį: Ego vocavi te
nomine tuo.14 Kiekvieną iš mūsų Jis
šaukia vardu. Taip kreipiasi tik tie,
kurie labai myli. Jėzaus švelnumas
mums yra nenusakomas žodžiais.

Kartu pagalvokime apie Jėzaus
meilės mums stebuklą. Viešpats
ateina mūsų pasitikti, Jis laukia mūsų
taip, kad negalime Jo nepamatyti. Jis
pašaukia kiekvieną asmeniškai. Jis
kalba apie mūsų reikalus, kurie taip
pat yra ir Jo reikalai. Jis žadina mūsų
sąžinę atgailauti ir dosniai atveria ją,
įspausdamas sielose ištikimybės
troškimą bei norą būti Jo mokiniais.
Pakanka išgirsti šiuos nuoširdžius
malonės žodžius, skambančius kaip
mylintis priekaištas, kad iškart



suprastume, jog Viešpats nepamiršo
mūsų per visą tą laiką, kai dėl savo
kaltės į Jį nekreipėme dėmesio.
Kristus myli mus visus neišsemiamu
Jo dieviškosios širdies švelnumu.

Žiūrėkite, kaip atkakliai Jis kartoja:
„Aš išklausiau tavęs priimtinu metu,
aš tau pagelbėjau išganymo dieną.“15

Kadangi Jis šaukia tave, pažada tau
šlovę, savo meilę ir tau ją atiduoda
tinkamu metu, tai susimąstyk ir tu.
Ką duosi Viešpačiui? Kaip tu rengiesi
atsiliepti? Kaip atsiliepsi į šią
išeinančią mūsų pasitikti Jėzaus
meilę?

Ecce nunc dies salutis – išsigelbėjimo
diena yra čia pat. Mus pasiekė gerojo
Ganytojo kvietimas: ego vocavi te
nomine tuo – pašaukiau tave vardu.
Kadangi už meilę atsilyginama meile,
turime atsiliepti: ecce ego quia
vocasti me16 – štai aš, nes mane
pašaukei. Nutariau neleisti šiai
Gavėniai išnykti tarsi lietaus lašams



ant akmenų, nepaliekant jokio
pėdsako. Leisiuosi jos permerkiamas
ir perkeičiamas. Atsiversiu, vėl
kreipsiuosi į Viešpatį ir mylėsiu Jį
taip, kaip Jis nori būti mylimas.

„Mylėk Viešpatį, savo Dievą, visa
širdimi, visa siela ir visu protu.“17

Šventasis Augustinas komentuoja:
„Ar dar lieka tavo širdyje vietos
savimeilei? Kas lieka iš jūsų sielos, iš
jūsų proto? Viešpats reikalauja visko.
Tas, kuris tave sukūrė, reikalauja
atsiduoti visiškai.“18

60 Po tokio meilės patvirtinimo
turime elgtis kaip mylintys Dievą.In
omnibus exhibeamus nosmetipsos
sicut Dei ministros19 – visa kuo
pasirodykime Viešpaties tarnai. Jeigu
atsiduosi taip, kaip Jis nori, malonė
perkeis tavo profesinį elgesį, darbą,
pastangas sudievinti žmogiškuosius
dalykus – tiek didelius, tiek mažus.
Meilė viskam suteiks naują matmenį.



Tačiau atminkime, kad būti Dievo
tarnais nėra lengvas dalykas. Šio
sekmadienio Mišių tekste – šventojo
Pauliaus laiške sakoma, kad
nepamirštume sunkumų, kad visu
kuo pasirodytume „Dievo tarnai,
didžiai kantrūs sielvartuose,
negandose, suspaudimuose,
plakimuose, kalėjimuose,
sąmyšiuose, sunkiuose darbuose,
budėjimuose, badavimuose;
pasirodytume tyrumu, išmintimi,
pakantumu, gerumu, Šventąja
Dvasia, neveidmaininga meile, tiesos
žodžiu, Dievo jėga“20.

Veikdami įvairiose situacijose turime
elgtis kaip Dievo tarnai, žinodami,
jog Viešpats yra su mumis, kad
esame Jo vaikai. Turime įsisąmoninti
šį dieviškąjį mūsų gyvenimo pamatą
ir pagal jį elgtis.

Šie apaštalo žodžiai turėtų džiuginti,
nes jie yra jūsų – paprastų
krikščionių – pašaukimo



patvirtinimas. Krikščionių,
gyvenančių pasaulio sūkuryje su
kitais sau lygiais žmonėmis,
besidalijančių troškimais,
džiaugsmais ir rūpesčiais. Visa tai ir
yra dieviškasis kelias. O Dievas jūsų
prašo visuomet elgtis taip, kaip dera
Jo vaikams ir tarnams.

Paprastos gyvenimo aplinkybės taps
dievišku keliu, jeigu iš tiesų
pasikeisime, jeigu atsiduosime.
Šventasis Paulius taip pat kalba
grėsmingais žodžiais. Jis įspėja, kad
krikščionio gyvenimas bus sunkus,
pilnas rizikos ir nuolatinės įtampos.
O kaip iškraipydavo krikščionybę tie,
kurie mėgindavo iš jos padaryti tik
patogų kelią! Bet lygiai taip pat
nukryptume nuo tiesos, jeigu
galvotume, kad šis gilus bei rimtas
gyvenimas, realiai apimantis visus
žmogiškosios egzistencijos
sunkumus, tėra tik sielvartas,
priespauda arba baimė.



Krikščionis yra realistas. Antgamtinis
ir žmogiškasis realizmas padeda
priimti visas gyvenimo ypatybes:
liūdesį ir džiaugsmą, savo ir kitų
žmonių kančias, tikrumą ir abejones,
dosnumą ir polinkį į
savanaudiškumą. Visa tai patirdamas
krikščionis remiasi žmogiška
pilnatve ir iš Dievo gaunama
tvirtybe.

Kristaus gundymai

Gavėnia primena tas keturiasdešimt
dienų, kurias Jėzus praleido
dykumoje rengdamasis skelbti savo
mokymą. Šio mokymo kulminacija
yra Kryžius ir Velykų triumfas.
Keturiasdešimt maldos ir atgailos
dienų. Jų pabaigoje iškyla Kristaus
gundymo scena, kurią šiandien
apmąstyti siūlo Mišių Evangelija21. Ši
scena yra kupina paslapties, kurios
žmogus negali tikėtis atskleisti:
Dievas leidžiasi gundomas, Jis leidžia
veikti piktajam. Prašykime Viešpaties



padėti suprasti, ko esame mokomi.
Jėzus Kristus gundomas. Tradiciškai į
Kristaus išmėginimus žvelgiama taip:
mūsų Viešpats atėjo visur ir visada
būti pavyzdžiu, norėjo taip pat patirti
gundymus. Taip ir yra, nes Kristus
yra tobulas žmogus, viskuo, išskyrus
nuodėmę, panašus į mus22. Po
keturiasdešimties dienų pasninko,
galbūt be jokio kito valgio, išskyrus
žoles ir šaknis, su truputėliu vandens
Jis jaučiasi alkanas. Jis iš tiesų buvo
alkanas, kaip būtų buvęs bet kuris
kitas iš mūsų. Ir kai velnias pasiūlo
akmenis paversti duona, Jis ne tik
atsisako maisto, kurio reikalauja
kūnas, bet taip pat atmeta ir dar
didesnį gundymą: pasinaudoti
dieviškąja galia, kad – jeigu galima
taip pasakyti – susitvarkytų savo
asmeninius reikalus.

Jūs tikriausiai jau pastebėjote, kad
visose Evangelijose Jėzus nedaro
stebuklų tik dėl savęs. Jis paverčia
vandenį vynu vestuvių svečiams



Kanoje23; Jis padaugina duoną ir žuvį,
kad pamaitintų išalkusią minią24.
Tačiau metai po metų Jis pelnosi
duoną savo darbu. O vėliau,
keliaudamas po Izraelio žemę, Jis
pragyvena iš savo sekėjų paramos25.

Šventasis Jonas pasakoja, kaip po
ilgos kelionės Jėzus, atvykęs prie
Sicharo šulinio, pasiuntė mokinius į
miestą nupirkti maisto. Pamatęs
ateinančią samarietę, Jis paprašė
vandens, nes pats neturėjo kuo
pasisemti26. Jo kūnas išsekęs
kelionėje, Jis yra išvargęs. Kitais
kartais norėdamas atgauti jėgas
Jėzus pamiegodavo27. Koks mūsų
Viešpaties kilnumas taip nusižeminti
ir visiškai prisiimti žmogiškąją būklę!
Jis nesinaudoja dieviškąja galia, kad
išvengtų sunkumų ar būtinybės
stengtis. Jis moko mus būti tvirtus,
mylėti darbą, kilniai vertinti
žmogiškąjį ir dieviškąjį atsidavimą,
jo pasekmių svarbą.



Per antrąjį gundymą, kai velnias
įkalbinėja šokti nuo šventyklos stogo
viršūnės, Kristus vėl atmeta
pasiūlymą pasinaudoti dieviškąja
galia. Kristus neieško tuščios garbės,
nerengia pigaus spektaklio ir vengia
žmogiškosios komedijos Dievo
sąskaita, kad pademonstruotų savo
šaunumą. Jėzus Kristus tenori
išpildyti savo Tėvo valią,
neužbėgdamas už akių Dievo
planams, nesistengdamas priartinti
stebuklų laiko. Jis paprasčiausiai eina
žmogui sunkiu taku, virstančiu
mieluoju kryžiaus keliu.

Labai panašiai atsitinka per trečiąjį
gundymą: Jam siūlomos karalystės,
galia ir garbė. Velnio užmojai siekia
pasinaudoti žmogiškomis
ambicijomis: jis žada lengvą
gyvenimą tam, kuris parpuls prieš jį,
parpuls prieš stabus, nors aišku, kad
garbinti dera tik Dievą. Mūsų
Viešpats grąžina iškreiptos tiesos
apie garbinimą prasmę, sakydamas,



jog vienintelis tikrai garbinamas
tegali būti Dievas. Jėzus patvirtina
savo valią tarnauti Dievui: „Eik šalin,
šėtone! Juk parašyta: Viešpatį, savo
Dievą, tegarbink ir Jam vienam
tetarnauk!“28

Persiimkime tokia Jėzaus laikysena.
Gyvendamas žemėje Jis visai nesiekė
Jam priklausančios garbės. Nors
turėjo teisę būti laikomas Dievu, Jis
prisiėmė tarno, vergo išvaizdą29.
Krikščionis žino, kad visa šlovė yra
skiriama Dievui, o Jis pats
Evangelijos kilnumo bei didybės
neturi naudoti, siekdamas savo
interesų arba žmogiškų užgaidų.

Mokykimės iš Jėzaus. Visos
žmogiškosios šlovės atmetimas
tobulai dera su Jo unikalios misijos
didybe, kai Jis – mylimasis Dievo
Sūnus – žmonių išgelbėjimui
prisiima žmogišką kūną. Jis vykdo
uždavinį, kuriam su meile ir švelniu
rūpesčiu vadovauja Tėvas: Filius



meus es tu, ego hodie genui te. Postula
a me et dabo tibi gentes haereditatem
tuam30 – Tu mano Sūnus, pagimdęs
esu tave šiandien. Tik paprašyk, ir
kaip paveldą tau atiduosiu tautas.

Krikščionis, sekdamas Kristų ir
šlovindamas Dievą, išgirs Viešpaties
meilingus paguodos žodžius: „Kas
mane myli, tą gelbėsiu; saugosiu jį,
nes jis žino mano vardą.“31

Jėzus velniui, tamsybių
kunigaikščiui, sako „ne“. Ir iškart
viskas nušvinta. „Tuomet velnias nuo
Jo atsitraukė; štai angelai prisiartino
ir Jam tarnavo.“32 Jėzus atlaikė
išbandymą ir tai buvo rimtas
išbandymas. Šventasis Ambraziejus
komentuoja: „Jis nesielgė kaip
Dievas, naudodamas savo galią. Jeigu
Jis taip būtų padaręs, kokia gi nauda
iš šio pavyzdžio? Jokios. Kaip žmogus
Jis naudojasi tik tomis pačiomis
priemonėmis, kaip ir mes.“33 Velnias
su iškreipta intencija citavo Senąjį



Testamentą: „Dievas pasiųs savo
angelus, kad apgintų teisųjį, kad ir
kur šis būtų.“34 Tačiau Jėzus atsisako
mėginti savo Tėvą, Jis remiasi tikrąja
šios Biblijos ištraukos prasme. Ir kaip
atlygį už Jo ištikimybę, atėjus laikui,
Dievas Tėvas siunčia Jam tarnauti
pasiuntinius.

Verta apmąstyti šį šėtono mūsų
Viešpačiui Jėzui Kristui taikomą
poveikio būdą: jis remiasi šventųjų
knygų tekstais, šventvagiškai
painiodamas ir iškraipydamas jų
prasmę. Jėzus nesileidžia
apgaunamas: Žodis, tapęs kūnu, gerai
perpranta dieviškąjį Žodį, parašytą
žmonėms išgelbėti, o ne juos
sutrikdyti. Todėl kiekvienas,
susivienijęs su Jėzumi Kristumi per
meilę, niekuomet nebus apgautas tų,
kurie prisidengia Šventuoju Raštu.
Krikščionys žinos, kad velniui
būdinga trikdyti jų sąžinę,
apgaudinėti remiantis tais pačiais



amžinosios Išminties žodžiais ir
siekiant šviesą paversti tamsybėmis.

Pažvelgę giliau į šį angelų
prisiartinimą prie Jėzaus, geriau
suprasime jų angelišką misiją
visiems žmonėms. Krikščioniškoji
tradicija vaizduoja Angelus Sargus
kaip didžius draugus, Dievo
pasiųstus kiekvienam žmogui, kad
lydėtų juos kelyje. Ir todėl Dievas
kviečia su jais draugauti, kreiptis į
juos pagalbos.

Siūlydama apmąstyti šiuos Kristaus
gyvenimo epizodus, Bažnyčia mums
primena, kad per Gavėnią,
išpažįstant savo nuodėmes, savo
nuosmukį ir poreikį apsivalyti,
atsiranda daug motyvų džiaugtis.
Gavėnia yra laikas tiek stiprybei, tiek
džiaugsmui: turime prisipildyti
narsos, nes Dievo malonės mums
niekada nepristigs. Dievas bus šalia
mūsų ir pasiųs savo angelus kaip
kelionės palydovus, išmintingus



patarėjus, mūsų bendradarbius
visur, kur tik ko nors imsimės. In
manibus portabunt te, ne forte
offendas ad lapidem pedem tuum35 –
tęsiama psalmė: angelai nešios tave
ant rankų, kad kartais kojos į akmenį
neužsigautum.

Reikia mokėti bendrauti su angelais.
Kreipkis į juos dabar, pasakyk savo
Angelui Sargui, kad šie dvasiniai
Gavėnios vandenys ne tik
paviršutiniškai suvilgys tavo sielą,
bet giliai įsiskverbs į ją, nes tavo
širdis atgailauja. Paprašyk angelų,
kad nuneštų Viešpačiui šį gerą
pasiryžimą, su Dievo malone
išaugantį iš mūsų menkystės, kaip
mėšlyne kartais išauga lelija. Sancti
Angeli, Custodes nostri: defendite nos
in proelio; ut non pereamus in
tremendo iudicio.36 Šventieji Angelai
Sargai, ginkite mus kovoje, kad
nežūtume per baisiausiąjį teismą.



Dieviškoji įsūnystė

Kaipgi paaiškinti šią pasitikėjimo
kupiną maldą, šį žinojimą, kad
nežūsime kovoje? Šis įsitikinimas
kyla iš mūsų dieviškosios įsūnystės,
kuria nesiliauju gėrėjęsis. Viešpats,
per šią Gavėnią prašantis mūsų
atsiversti, nėra koks nors tironiškas
Šeimininkas arba griežtas ir
nepermaldaujamas Teisėjas: Jis yra
mūsų Tėvas. Jis kalba apie mūsų
nuodėmes, mūsų klaidas, mūsų
dosnumo stoką todėl, kad mus iš viso
to išvaduotų, kad atvertų mums savo
draugystę ir meilę. Mūsų dieviškosios
įsūnystės suvokimas daro mūsų
atsivertimą džiugų, primena, kad
šitaip grįžtame į Tėvo namus.

Dieviškoji įsūnystė yra „Opus Dei“
dvasios pagrindas. Visi žmonės yra
Dievo vaikai. Tačiau vaikas gali
įvairiai žvelgti į savo tėvą. Turime
stengtis būti vaikai, suprantantys, jog
Viešpats, mylėdamas mus kaip savo



vaikus, priėmė į savo namus, kad,
išlikdami pasaulio sūkuryje, būtume
Jo šeimos nariai, kad tai, kas yra Jo,
būtų ir mūsų, o kas yra mūsų, būtų ir
Jo. O kad išsiugdytume tokį artumo
pojūtį bei pasitikėjimą Juo, kaip drąsi
mažų vaikų užgaida prašyti tėvo
dangaus mėnulio!

Dievo vaikas Viešpatį laiko savo
Tėvu. Jis nėra Jam vergiškai ar
meilikaujančiai paklusnus, nėra su
Juo vien formaliai mandagus, bet
greičiau nuoširdus, mylintis ir
pasitikintis. Dievas nesipiktina
žmonėmis. Jis nenusivilia dėl visų
mūsų neištikimybių. Mūsų
dangiškasis Tėvas atleidžia bet kokį
įžeidimą, kai Jo vaikas vėl sugrįžta
pas Jį, kai atgailauja ir prašo
atleidimo. Viešpats yra toks geras
Tėvas, kad numato mūsų troškimą
gauti atleidimą ir pirmas imasi
iniciatyvos, ištiesdamas mums savo
maloningas rankas.



Supraskite, jog nieko neišgalvojau.
Dangaus Tėvo meilę suvoksime,
prisiminę Dievo Sūnaus duotą
palyginimą. Tai palyginimas apie
sūnų palaidūną37.

„Tėvas pažino jį iš tolo, labai
susigraudino, pribėgo prie jo, puolė
ant kaklo ir pabučiavo.“38 Tai yra
Šventojo Rašto žodžiai. Tėvas sūnų
išbučiavo tūkstančiu bučinių. Argi
galėtų tėvas kaip nors žmogiškiau
išreikšti savo meilę sūnui? Ar jūs
galėtumėte dar vaizdingiau
nupasakoti tėvišką Dievo meilę
žmonėms?

Tad negalime tylėti, kai Dievas
pribėga prie mūsų, ir kartu su
šventuoju Pauliumi sušunkame: 
Abba, Pater!39 – „Tėve, mano Tėve!“
Būdamas visatos Kūrėjas, Jis nesiekia
skambių titulų ir neverčia kreiptis į Jį
didingai, kaip to reikalautų Jo
viešpatystės statusas. Jis nori, kad
vadintume Jį Tėvu, nori, kad



mėgautumės šiuo žodžiu, ir kad
mūsų sielos prisipildytų džiaugsmo.

Žmogaus gyvenimas tam tikra
prasme yra nuolatinis grįžimas į
Tėvo namus. Mes grįžtame per
atgailą, per širdies atsivertimą, per
troškimą keistis, per tvirtą
apsisprendimą keisti savo gyvenimą,
pripildyti jį pasiaukojimo bei
atsidavimo veiksmais. Sugrįžtame į
Tėvo namus per Atgailos sakramentą,
kai išpažindami savo nuodėmes
apsivelkame Jėzumi Kristumi ir
tampame Jo broliais, Dievo šeimos
nariais.

Dievas laukia mūsų – kaip tas tėvas iš
palyginimo – ištiestomis rankomis,
nors mes to ir nenusipelnome.
Nesvarbu, kad esame Jam skolingi.
Kaip ir sūnui palaidūnui, mums
tereikia atverti savo širdį, parodyti
savo Tėvo namų židinio ilgesį,
stebėtis ir džiaugtis Dievo dovana –
tuo, kad mus, nepaisydamas mūsų



silpnybių, vadina ir laiko tikrais
vaikais.

Koks keistas žmogaus gebėjimas
pamiršti net nuostabiausius dalykus,
apsiprasti su paslaptimi! Per šią
Gavėnią vėl prisiminkime, kad
krikščionis negali būti
paviršutiniškas. Krikščionis privalo
visiškai susivienyti su Dievu, net ir
būdamas visiškai paskendęs
kasdieniuose darbuose, užsiėmęs bei
įsitempęs. Juk jis yra Dievo vaikas.

Dieviškoji įsūnystė yra džiaugsminga
tiesa ir drauge guodžianti paslaptis.
Ji sklidinai pripildo mūsų dvasinį
gyvenimą, parodo, kaip kalbėtis su
Dievu, kaip pažinti ir mylėti savo
Tėvą danguje. Ji nušviečia viltimi
mūsų vidinę kovą ir suteikia mažo
vaiko pasitikėjimo paprastumą. Ir
dar – būtent todėl, kad esame Dievo
vaikai, galime su meile ir nuostaba
kontempliuoti visa, kas yra sukurta
mūsų Kūrėjo, Dievo Tėvo, rankų.



Šitaip mylėdami pasaulį tampame
kontempliatyvūs pasaulio viduje.
Gavėnios liturgija primena Adomo
nuodėmės pasekmes žmogui.
Adomas nepanoro būti geru Dievo
sūnumi, jis sukilo. Bet taip pat
girdime aidu skambančią felix culpa
– „laimingoji kaltė“, kurią visa
Bažnyčia su džiaugsmu užgiedos per
Velyknaktį40.

Atėjus laiko pilnatvei, Dievas Tėvas
pasiuntė į pasaulį savo vienatinį
Sūnų atkurti taikos, kad per Jo
įvykdytą žmonijos atpirkimą iš
nuodėmės adoptionem filiorum
reciperemus41 – taptume Dievo
vaikais, būtume išlaisvinti iš šios
nuodėmės jungo, pajėgtume dalintis
dievišku Trejybės artumu. Šitaip
šiam naujam žmogui, šiam naujam
Dievo vaikų skiepui42 suteikta galia
išvaduoti kūriniją iš netvarkos ir
atkurti ją Kristuje43, visa
sutaikiusiame su Dievu44.



Taigi atėjo atgailos metas. Tai nėra
kažkas neigiama. Gavėnią reikėtų
išgyventi su Kristaus atnešta
įsūnystės dvasia, pulsuojančia mūsų
sieloje45. Viešpats kviečia mus
prisiartinti prie Jo, būti tokiems, kaip
Jis: „Būkite Dievo sekėjai, kaip Jo
mylimi vaikai.“46 Nuolankiai, bet
uoliai bendradarbiaukite dėl
dieviško tikslo: pataisykite, kas
sulaužyta, išgelbėkite, kas prarasta,
sutvarkykite tai, ką nuodėmingas
žmogus sujaukė, veskite į tikslą
paklydusį, atkurkite visos kūrinijos
dievišką harmoniją.

Kartais Gavėnios liturgija skamba
kiek tragiškai, nes pabrėžia žmogaus
nusigręžimo nuo Dievo padarinius.
Tačiau šis skambesys nėra paskutinis
žodis. Paskutinį žodį taria Dievas,
skelbiantis Jo gelbstinčią ir
gailestingą meilę; todėl tas žodis yra
mūsų dieviškosios įsūnystės žodis.
Tad šiandien drauge su šventuoju
Jonu jums kartoju: „Žiūrėkite, kokia



meile apdovanojo mus Tėvas: mes
vadinamės Dievo vaikai – ir
esame!“47 Dievo vaikai, Žodžio,
tapusio kūnu, vaikai – To, apie kurį
buvo sakoma: „Jame buvo gyvybė ir
ta gyvybė buvo žmonių šviesa.“48

Šviesos vaikai, šviesos broliai – štai
kas esame. Mes nešiojamės savyje tą
vienintelę liepsną, galinčią uždegti
mūsų žmogiškas širdis.

Tuoj baigiu kalbėti, o toliau Mišiose
kiekvienas turėtų apmąstyti, ko iš jo
prašo Dievas, kokių pasiryžimų tikisi,
kokiems konkretiems žingsniams
ragina Jo malonė. Aptikę savyje šių
antgamtinių ir žmogiškų paskatų
atsiduoti ir tęsti kovą, prisiminkite,
kad mūsų pavyzdys yra Jėzus
Kristus. Jis, būdamas Dievas, leidosi
gundomas, todėl ir mes gundomi
turime nenusiminti ir būti tikri dėl
pergalės. Juk Dievas nepralaimi
mūšių. Jeigu būsime vienybėje su
Juo, niekada nepralaimėsime kovos.
Priešingai, galėsime vadintis



nugalėtojais – gerais Dievo vaikais. Ir
iš tiesų tokie būti.

Gyvenkime viskuo patenkinti. Aš
pats esu patenkintas, nors –
peržvelgęs savo gyvenimą ir
patikrinęs sąžinę, kaip ir derėtų per
Gavėnios laiką – neturėčiau toks būti.
Tačiau vis viena jaučiuosi laimingas,
nes suvokiu, kad Viešpats vėl ieško
manęs, kad Jis yra mano Tėvas.
Žinau, jog, malonės apšviesti ir jos
padedami, pamatysime, kokius
dalykus reikia sudeginti – ir juos
sudeginsime; kokius dalykus reikia
išrauti su šaknimis – ir juos
išrausime; kokius dalykus reikia
atiduoti Dievui – ir juos atiduosime.

Tai nėra lengva. Bet turime aiškų
vadovą, be kurio iš tiesų nei galime,
nei turime teisę gyventi. Esame
Dievo mylimi ir leiskime Šventajai
Dvasiai veikti mumyse, kad
išgrynintų mus taip, jog galėtume
apkabinti Dievo Sūnų ant kryžiaus ir



prisikelti su Juo, nes kryžiuje glūdi
prisikėlimo džiaugsmo šaknys.
Marija, mūsų Motina, auxilium
christianorum, refugium peccatorum
– krikščionių pagalba, nusidėjėlių
paguoda, užtark prieš savo Sūnų, kad
Jis atsiųstų mums Šventąją Dvasią,
kad pažadintų mūsų širdyse ryžtą
žengti pirmyn tvirtu ir ryžtingu
žingsniu, kad padėtų sielos gilumoje
išgirsti tą šauksmą, kadaise
apraminusį vieno pirmųjų
krikščionių kankinystės kančias:veni
ad Patrem49 – ateik, grįžk pas tavęs
laukiantį Tėvą.

1 Ps 90[91], 15 (įžanginė Mišių
giesmė).

2 Ps 50[51], 19.

3 Ps 90[91], 15 (įžanginė Mišių
giesmė).

4 Ps 90[91], 1 (įžanginė Mišių
giesmė).



5 Jn 3, 30.

6 Gal 2, 20.

7 Šv. Augustinas, Sermo 169, 15 (PL
38, 926).

8 Lk 9, 23 [žodžio kasdien nėra
Naujojo Testamento 1998 m. vertime,
tačiau jis yra Vulgatoje, kuria
naudojosi Šv. Chosemarija].

9 Šv. Jeronimas, Epistola 121, 3 (PL
22, 1013).

10 Ef 5, 8–10.

11 2 Kor 6, 1 (pirmasis Mišių
skaitinys).

12Gal 6, 7.

13 2 Kor 6, 2 (pirmasis Mišių
skaitinys).

14 Iz 43, 1.



15 2 Kor 6, 2 (pirmasis Mišių
skaitinys).

16 1 Sam 3, 6.

17 Mt 22, 37.

18 Šv. Augustinas, Sermo 34, 4, 7 (PL
38, 212).

19 2 Kor 6, 4 (pirmasis Mišių
skaitinys).

20 2 Kor 6, 4–7.

21 Žr. Mt 4, 1–11.

22 Žr. Žyd 4, 15.

23 Žr. Jn 2, 1–11.

24 Žr. Mk 6, 33–46.

25 Žr. Mt 27, 55.

26 Žr. Jn 4, 4 ir toliau.

27 Žr. Lk 8, 23.



28 Mt 4, 10.

29 Žr. Fil 2, 6–7.

30 Ps 2, 7–8.

31 Ps 90[91], 14 (Mišių atliepiamoji
psalmė).

32 Mt 4, 11.

33 Šv. Ambraziejus, Expositio
Evangelii secundum Lucam, 1, 4, 20
(PL 15, 1525).

34 Ps 90[91], 11 (Mišių atliepiamoji
psalmė).

35 Ps 90[91], 12 (Mišių atliepiamoji
psalmė).

36 Romos Mišiolas, Viena iš liturginės
šventės maldų skirtų šventajam
Mykolui.

37 Žr. Lk 15, 11 ir toliau.

38 Lk 15, 20.



39 Rom 8, 15.

40 Romos Mišiolas, Velykinis
šlovinimas.

41 Gal 4, 5: „...mes įgytume
įvaikystę“.

42 Žr. Rom 6, 4–5.

43 Žr. Ef 1, 5–10.

44 Žr. Kol 1, 20.

45 Žr. Gal 4, 6.

46 Ef 5, 1.

47 1 Jn 3, 1.

48 Jn 1, 4.

49 Šv. Ignotas Antiochietis, Epistola
ad Romanos, 7, 2 (PG 5, 694).



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/dievo-vaiku-atsivertimas/
(2025-12-18)

https://opusdei.org/lt-lt/article/dievo-vaiku-atsivertimas/
https://opusdei.org/lt-lt/article/dievo-vaiku-atsivertimas/

	„Dievo vaikų atsivertimas“
	Rizikingas krikščionio saugumas
	Palankus metas
	Kristaus gundymai
	Dieviškoji įsūnystė


