
opusdei.org

„Dievas apžvelgė
visa, ką buvo
padaręs, ir iš tikrųjų
matė, kad buvo labai
gera“

Kodėl šiandien, mokslo
epochoje, tikėjimas pasaulio
sukūrimu toks svarbus? Pirmoji
dviejų dalių straipsnio apie
pasaulio sukūrimą dalis.

2019-03-13

Kai pažvelgiu į dangų, tavo rankų
darbą, į mėnulį ir žvaigždes, kurias tu



pritvirtinai, kas tas žmogus, kad jį
atmeni, kas tas mirtingasis, kad juo
rūpiniesi? (Ps 8,4-5). Visais laikais
vyrams ir moterims kyla nuostaba,
kai pamažu apmąsto ir
kontempliuoja juos supančio
pasaulio stebuklus. Nors šiais laikais
mokslas yra pažengęs išties toli ir
mes galime paaiškinti daugybę
reiškinių (saulėlydžio spalvas, saulės
ar mėnulio užtemimą, šiaurės
pašvaistę), tačiau šie reginiai vis tiek
mus be galo žavi. Kuo daugiau
mokslininkai ištiria, tuo geriau
galime suvokti pasaulio, kuriame
gyvename, sudėtingumą bei galybę:
nuo mikroskopinio pasaulio ir
atominės materijos struktūros, iki
neįsivaizduojamai nutolusių bei
neaprėpiamų dydžių galaktikų.

Mus taip pat gali apimti didi
nuostaba apmąstant savo pačių
realumą, kai suvokiame savo
egzistenciją ir kai įgyjame savimonę,
nepaisant to, kad negalime suvokti



savo gyvybės priežasties. Iš kur aš
atsiradau? Nors greitas gyvenimo
tempas leidžia lengvai išvengti tokių
klausimų, vis dėlto jie kyla ne vien
tiems, kurie linkę pažinti save. Tokie
filosofiniai klausimai kyla iš
nenumaldomo poreikio surasti
gyvenimo prasmę. Šis noras dažnai
glūdi žmonėse ir tarsi miega žiemos
miegu, tačiau anksčiau ar vėliau
pabunda kiekvieno sieloje.

Veido paieškos anapus visatos

Žmogus, suvokdamas savo sąmonės
gelmes bei mus supančio pasaulio
platumą, gali pajusti tam tikrą
svaigulį. Nepaisant to, žmoguje
tūnantis religinis instinktas visais
amžiais viliojo mus giliau pasinerti į
pasaulį, esantį už mūsų ribų, įvairiais
būdais ieškant Veido to, kurį
galėtume garbinti. Susidūręs su
gamtos stebuklais, Psalmininkas
rašo: Dangūs skelbia Dievo šlovę,
dangaus skliautas garsina jo rankų



darbą (Ps 19, 2). Taip pat, susidūręs
su žmogaus bei jo gyvenimo slėpiniu,
autorius sušunka: Šlovinu tave, nes
esu nuostabiai padarytas (Ps 139,14).
Mintis, jog už regimojo pasaulio slypi
Dievas, žmogui kilo labai natūraliai
jau daugelį amžių. Tačiau mūsų
dienomis gyvenantis tikintysis
susiduria su įvairias klausimais,
kurie kelia sąmyšį Argi ieškojimas
kažko, esančio už visatos ribų, nėra
paprasčiausias žmogaus
prasimanymas, kurį šiais laikais
pakeičia proto tobulėjimas? Argi
mokslo pažanga, nors kartais ir
nepateikia atsakymų į visus
klausimus ar problemas,
nesumenkina pasaulio sukūrimo
idėjos ir nepateikia jos tarsi šydo,
gaubiančio mūsų neišmanymą? Argi
mokslas anksčiau ar vėliau negalės
mums atsakyti į visus esminius
gyvenimo klausimus?

Darytume klaidą, jei nekreiptume
dėmesio į tokį požiūrį, vertindami jį



kaip neteisingą ar įvardindami kaip
beprasmį skepticizmą. Veikiau toks
mokslu pagrįstas požiūris padeda
išryškinti kaip „Tikėjimas turi atgimti
ir vėl susiremti kiekvienoje kartoje“.
[1] Tai ypač aktualu dabartiniame
amžiuje, mūsų kartoje, kai mokslas ir
technologijos parodo, kiek daug
galime pasiekti remdamiesi tik savo
jėgomis: tiek daug, kad vien mintis
apie kažką, kas egzistavo dar prieš
žmogaus atsiradimą, kartais tampa
tolima bei sunkiai įsivaizduojama.
Tai klausimai, kurie reikalauja tylaus
apmąstymo, kad sutvirtintume savo
tikėjimą ir geriau suprastume jo
reikšmę, priežastį bei sąsają su
mokslu, kad galėtume apšviesti kitus.
Žinoma, šiuose dviejuose
straipsniuose pateikiamos tik kelios
įžvalgos, „neišsunkiant“ temos, kuri
talpina savyje tiek daug
krikščioniško tikėjimo aspektų.

Pasaulio kūrimo apreiškimas



Galima pradėti Biblijos ištraukos
citata apie viso, kas egzistuoja, kilmę,
apie kiekvieno gyvenusio,
gyvenančio ir gyvensiančio žmogaus
atsiradimo priežastį. Priežastis labai
konkreti ir lengvai išreiškiama
žodžiais: esame Dievo kūriniai, Jo
laisvės, išminties ir meilės vaisiai: 
Visa, ko tik Viešpats nori, tą jis daro
danguje ir žemėje, jūrose ir visose
gelmėse. (Ps 135, 6). Viešpatie, kokie
įvairūs tavo kūriniai! Kaip išmintingai
juos visus sukūrei! Tavo kūrinių pilna
žemė (Ps 104, 24).

Vis dėlto, paprasčiausi teiginiai gali
paslėpti sudėtingiausias tikroves. Jei
žmogaus kaip Dievo kūrinio kilmės
priežastis dabartiniais laikais kartais
suvokiama miglotai, vadinasi, šią
mintį ne taip paprasta suprasti.
Remiantis istorija galima teigti, kad
Tikėjimo išpažinimo maldoje
išreikšta sukūrimo idėja iškilo tik
Dievui apreiškus ją Izraelio tautai.
Dieviškasis Žodis padėjo įžvelgti



įvairių mitinių pasakojimų,
aiškinusių visatos ir žmogaus
atsiradimą, ribotumą. Taigi, Viešpats
žmogui padėjo žvelgti toliau, nei
genialieji graikų filosofai, ir pažinti
Izraelio Dievą kaip vienintelį Dievą,
Kuris iš nieko sukūrė viską.

Išskirtinis biblijinio pasakojimo
bruožas yra tai, kad Dievas kuria
nesinaudodamas jokia prieš tai
egzistavusia materija, Jis kuria vien
tik savo Žodžio galia: Tuomet Dievas
tarė: „Tebūnie šviesa! <...>
Padarykime žmogų pagal mūsų
paveikslą ir panašumą“ <...> ir Dievas
sukūrė žmogų pagal savo paveikslą
(Per 1, 3,26,27). Dar vienas svarbus
aspektas – pradžioje nėra nei žymės
blogio: Dievas apžvelgė visa, ką buvo
padaręs, ir iš tikrųjų matė, kad buvo
labai gera (Per 1, 31). Pradžios
knygoje netrūksta paaiškinimo,
kokiu būdu taip anksti žmonijos
istorijoje atsirado blogis ir kančia.
Nepaisant to, Biblijoje dažnai



tvirtinama, jog pasaulis iš esmės yra
geras ir kūrinija nėra „prastesnė“
realybė, bet kaip tik nuostabi Dievo
dovana. „Visata atsirado ne kaip
kaprizingos visagalystės, jėgos
demonstravimo ar troškimo save
įtvirtinti vaisius. Kūrinija yra meilės
tvarkos dalis <...> Juk tu myli visa, kas
yra, ir nesišlykšti niekuo, ką esi
padaręs, nes nebūtumei padaręs, jeigu
būtum nekentęs (Išm 11, 24). Tad
kiekvienas kūrinys yra Tėvo
švelnumo objektas, kuriam pasaulyje
paskirta tam tikra vieta. Net
nereikšmingiausios būtybės
trumpalaikė gyvybė yra jo meilės
objektas, ir per tas kelias
egzistencijos sekundes Jis apgaubia
ją savo palankumu.[2]

Evangelija pagal Joną irgi prasideda
aiškiu tokios kūrimo teorijos
patvirtinimu: Pradžioje buvo Žodis
(Jn 1,1), rašo ketvirtasis evangelistas,
remdamasis Pradžios knygos
pirmaisiais žodžiais (žr. Per 1,1).



Pasaulio pradžioje yra Dievas – logos
– pripildantis pasaulį racionalumo ir
prasmės: Su tavimi yra išmintis – ta,
kuri žino tavo darbus ir kuri buvo, kai
padarei pasaulį; ji suvokia, kas
malonu tavo akyse ir kas teisinga
pagal tavo įsakymus (Išm 9,9).
Benediktas XVI, remdamasis šventojo
Jono Dievo Žodžiui apibūdinti
vartojamu graikišku terminu logos,
sako: „Logos reiškia tiek protą, tiek
žodį: protą, kuris yra kūrybingas ir
gebantis bendrauti su savimi. Jonas
tarė galutinį žodį bibliniam Dievo
apibrėžimo formavime. Tame žodyje
visi dažnai varginantys ar
kankinantys biblinio tikėjimo
klausimai pasiekia kulminaciją bei
sintezę. Pradžioje buvo logos, ir logos
yra Dievas, sako evangelistas.
Susidūrimas tarp biblinės žinutės bei
graikų minties neįvyko
atsitiktinai.“[3]

Visi dialogai reikalauja racionalaus
pašnekovo, apimančio logos. Taigi,



graikų filosofų inicijuotas dialogas su
pasauliu buvo įmanomas todėl, kad
sutvertoji realybė prisotinta
racionalumo, logikos, kuri yra labai
paprasta, bet kartu ir gana sudėtinga.
Šis dialogas, nuskaidrintas
apreiškimo, vedė prie ryžtingo
teiginio, kad „Pasaulis atsirado ne dėl
kokios nors būtinybės, aklo likimo ar
atsitiktinumo,“[4] bet iš mylinčios
Išminties, iš vienatinės Esybės, kuri
esti virš visatos tvarkos, nes ši Esybė
jau buvo prieš pasaulio sukūrimą.

Pasaulio sutvėrimo pasakojimo
šerdis

Neretai šiandien Pradžios knygoje
užrašytas pasaulio sutvėrimo
pasakojimas suvokiamas kaip gražus
poetinis tekstas, persmelktas didžios
išminties. Tačiau, dėl mokslo
pažangos, šis pasakojimas
nesuvokiamas rafinuotumo,
metodinio griežtumo lygyje, kurio
reikalauja tikslieji mokslai, literatūra



bei istorinis kriticizmas. Vis dėlto,
būtų klaidinga nevertinti mūsų
protėvių dėl to, kad jie neturėjo
mikroskopų, dalelių katalizatorių ar
specializuotos literatūros. Būtų
neteisinga pamiršti, kad galbūt jie
regėjo ir suprato dalykus visai kitaip,
daug esmingiau, nei mes dabar
gebame matyti bei suprasti.

Kad suvoktume, ką žmogus ar tekstas
iš tiesų nori perteikti, turime
atkreipti dėmesį į tai, koks
vartojamas kalbėjimo būdas,
pirmiausia, ar tekste vartojamas
kalbėjimo būdas skiriasi nuo
mūsiškio. Vadinasi, turime
nepamiršti, kad pasaulio sutvėrimo
pasakojime „pasaulio vaizdas
aprašytas įkvėpto autoriaus, kuris
rėmėsi jo gyvenamuoju laikotarpiu
paplitusiomis pasaulio kilmės
teorijomis“. Būtent į tokius rėmus
Dievas įdeda naujovę – apreiškimą
Izraelio tautai bei visiems žmonėms:



„tiesa apie visatos sukūrimą – tai
vienintelio Dievo darbas.“[5]

Dažnai teigiama, kad pasaulio
sutvėrimo idėja buvo svarbi
senovėje, o dabar yra naujų būdų tai
paaiškinti. Modernioji fizika ir
gyvūnų evoliucijos atradimai pavertė
idėją apie Kūrėją, kuris dalyvauja
pasaulio tvėrime bei formavime,
pasenusia. Visatos racionalumas
geriausiu atveju priklauso
materialiam pasauliui; bet kokia
mintis apie kitus veiksnius keltų
iššūkį mokslinio požiūrio rimtumui.

Vis dėlto, šie prieštaravimai pasaulio
sutvėrimo idėjai dažnai gali sulaikyti,
mums to nepastebint, nuo per daug
pažodinio Biblijos skaitymo, kurį
atmeta pati Biblija. Pavyzdžiui, jei
sudėsime šalia du pasaulio sukūrimo
pasakojimus pateikiamus Pradžios
knygos pirmuosiuose dviejuose
skyriuose ir juos palyginsime,
pastebėsime labai aiškių skirtumų,



kurie negali būti nurašyti
redakciniam neatsargumui.Šventieji
autoriai labai gerai žinojo, kad jie
neturi pateikti detalaus pasaulio ir
žmogaus kilmės aprašymo. Autoriai
bandė išreikšti tam tikras
fundamentalias tiesas tokia kalba ir
sąvokomis, kurios jiems buvo
prieinamos.[6]

Kai pradedame suprasti Pradžios
knygoje vartojamą kalbą, kuri yra
primityvoka, bet pripildyta išminties
bei gilių įžvalgų, galime susitelkti ties
pasakojimo esme. Tekstas pasakoja
mums apie „asmeninį įsikišimą“[7],
kuris viršija kūriniją. Pirmiau, nei
atsirado pasaulis, egzistavo Dievo
Kūrėjo asmeninė laisvė ir begalinė
išmintis. Naudojant simbolinę ir
nesudėtingą kalbą, atskleidžiamos
gilios tiesos, kurias galima
apibendrinti taip: Dievas sukūrė visa
tai, nes norėjo.[8] Biblija nerizikuoja
pasisakymais apie visatos evoliucijos
stadijas ar gyvenimo šaltinį, verčiau



patvirtina visagalio Dievo laisvę,[9]
Jo sukurto pasaulio racionalumą bei
Jo Meilę kūriniams. Taip
atsiskleidžia, jog pasaulis ir
kiekvienas kūrinys yra „dovana,
duota visų Tėvo“.[10] Pasaulis,
tikėjimo sutvėrimo šviesoje, yra
pažymėtas meilės ženklu pačioje jo
širdyje. Net tarp netobulumo, blogio
ir kančios, krikščionis regi kiekvieną
būtybę kaip dovaną, kylančią iš
Meilės ir kviečiančią mus mylėti:
gėrėtis, gerbti, rūpintis ir perduoti šią
Meilės žinią kitiems.

Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

Foto: Kurt K. Kreger (cc)

[1] Joseph Ratzinger, Dios y el mundo,
Random House, Mondadori,
Barcelona 2002, 49.



[2] Popiežius Pranciškus, Enciklika 
Laudato si’, 2015 05 24, nr. 77.

[3] Popiežius Benediktas XVI, 
Discourse in the University of
Regensberg, 2006 09 12.

[4] Katalikų bažnyčios katekizmas,
Nr. 295

[5] Šv. Jonas Paulius II, bendroji
audiencija, 1986 01 29.

[6] Dėl šių vidinių Biblijos priežasčių,
žinios kaip teisingai interpretuoti
šventąjį tekstą formavosi per dialogą
tarp teologijos ir mokslo – nors
diskusija kėlė daug įtampos, vis dėlto,
buvo gana vaisinga. Šiuose ilgai
trukusiuose mainuose, dažnai viršų
imdavo viena ar kita pusės, o kartais
abi patirdavo sunkumų.
Fundamentalus Biblijos skaitymas,
bandant iš jos ištraukti daugiau
reikšmių, nei joje esama, atvedė prie
nepagarbos šventajam tekstui. Dėl
šios priežasties, mokslas apie



pasaulio kilmę ir prasmę dažnai
leidžia sau pasakyti daugiau, nei iš
tiesų geba.

[7] Joseph Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao, 1999, 25.

[8] Ši tiesa buvo giliai įdiegta Izraelio
tautos tikėjime – tai parodo šie
motinos žodžiai, skirti sūnui prieš jo
kankinystę: Maldauju tave, vaikeli,
kad pažvelgtum į dangų bei žemę ir
pasvarstytum apie visa, kas ten yra.
Tada suvoksi, kad Dievas nepadarė jų
iš pirma buvusių daiktų. Tokiu pat
būdu žmonija atėjo į gyvenimą. (2
Mak 7, 28)

[9] Cf. Romano Guardini, La fine
dell’epoca moderna. Il portere,
Morcelliana, Brescia 1993, 17.

[10] Popiežius Pranciškus, enciklika 
Laudato si‘, nr. 76



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lt-lt/article/dievas-apzvelge-visa-ka-
buvo-padares-ir-is-tikruju/ (2026-02-15)

https://opusdei.org/lt-lt/article/dievas-apzvelge-visa-ka-buvo-padares-ir-is-tikruju/
https://opusdei.org/lt-lt/article/dievas-apzvelge-visa-ka-buvo-padares-ir-is-tikruju/
https://opusdei.org/lt-lt/article/dievas-apzvelge-visa-ka-buvo-padares-ir-is-tikruju/

	„Dievas apžvelgė visa, ką buvo padaręs, ir iš tikrųjų matė, kad buvo labai gera“

