
opusdei.org

Didžiosios savaitės
liturgija. Jis parodė
jiems savo meilę iki
galo

Didžioji savaitė yra liturginių
metų širdis. Šiomis dienomis
naujai išgyvename lemtingus
mūsų atpirkimo įvykius. Nuo
Verbų sekmadienio Bažnyčia
savo išmintimi ir kūrybingumu
veda mus už rankos prie
Kryžiaus ir Prisikėlimo.

2024-03-22



Liturginių metų šerdis yra Velykų
slėpinys – nukryžiuoto, mirusio ir
prisikėlusio Viešpaties tridienis. Visa
išganymo istorija susieta su šiomis
šventomis dienomis, kurios
daugumai liko nepastebėtos, bet
kurias Bažnyčia dabar švenčia „nuo
saulėtekio iki saulėlydžio“1, visame
pasaulyje. Visi liturginiai metai,
Dievo ir žmogaus istorijos santrauka,
kyla iš Bažnyčios atminties apie
Jėzaus valandą, kai jis, „mylėdamas
savuosius pasaulyje, parodė jiems
savo meilę iki galo“2.

Šiomis dienomis Bažnyčia pasitelkia
savo motinišką išmintį, kad
panardintų mus į lemtingus mūsų
atpirkimo momentus. Jeigu tai
leisime, Didžiosios savaitės liturgija
mus įtrauks į Kančią, skatindama
budėti prie Viešpaties, ir patirsime
džiaugsmo pliūpsnį, kuris išsilies
Velyknaktį. Daugelis apeigų, kurias
išgyvename šiomis dienomis,
įsišaknijusios giliose tradicijose, o jų



tvirtumą rodo krikščionių
pamaldumas bei du tūkstančius
metų siekiantis šventųjų tikėjimas.

Verbų sekmadienis

Verbų sekmadienis mus tartum įveda
ir ruošia Velykų tridieniui. „Šis
Didžiosios savaitės slenkstis, toks
artimas akimirkai, kai visos žmonijos
Atpirkimas bus užbaigtas Golgotoje,
man atrodo, yra ypač tinkamas
metas tau ir man apmąstyti būdus,
kuriais Jėzus, mūsų Viešpats, mus
išgelbėjo; kad galėtume
kontempliuoti Jo tikrai neišsakomą
meilę vargšams kūriniams,
sukurtiems iš molio“3.

Kai pirmieji tikintieji klausėsi
liturginio Evangelijos pasakojimo
apie Kančią skelbimo ir vyskupo
homilijos, jie žinojo, kad jų padėtis
nėra tarytum jie dalyvautų tik
spektaklyje: „Jų pamaldžioms širdims
nebuvo skirtumo tarp klausymosi to,
kas ką tik buvo paskelbta, ir matymo



to, kas iš tikrųjų įvyko“4.
Pasakojimuose apie Kančią, Jėzaus
įžengimas į Jeruzalę yra tarsi
oficialus Jo, kaip trokštamo ir
laukiamo Mesijo, pristatymas, be
kurio negali būti išganymo. Jo
veiksmas – tai gelbėtojo karaliaus,
kuris ateina pas savo tautą,
veiksmas. Kai kurie žmonės Jo
nepriėmė, bet kiti priėmė,
sveikindami Jį kaip Palaimintąjį,
ateinantį Viešpaties vardu5.

Metai iš metų Viešpats, nuolat esantis
ir veikiantis Bažnyčioje, liturgiškai
atnaujina šią iškilmingą įžangą
Kančios ir Verbų sekmadienio
liturgijoje, kaip šią ceremoniją
vadina mišiolas. Toks pavadinimas
rodo dvi elementų linijas – vieną
pasižyminčią triumfu, kitą – liūdesiu.
„Šiandien, – skaitome atitinkamoje
rubrikoje, – Bažnyčia pamini
Viešpaties Jėzaus Kristaus įžengimą į
Jeruzalę vykdyti velykinės
paslapties“6. Jo atvykimą lydi



plojimai ir džiaugsmo šūksniai, nors
minios, dar nežinodamos, kur Jėzus
eina, pasimeta dėl Kryžiaus
papiktinimo. Kalbant apie mus,
gyvenančius Bažnyčios laikais,
žinome, kur linkkrypsta Viešpaties
žingsniai – Jis įžengia į Jeruzalę
„vykdyti velykinės paslapties“. Štai
kodėl krikščionis, Verbų sekmadienio
procesijoje šlovinantis Jėzų kaip
Mesiją, nesistebi tuo, kad iš karto, be
papildomų įžangų, einama prie
Viešpaties Kančios.

Patraukia dėmesį, kaip liturgija
išreiškia šią tamsos ir šviesos
sąveiką. Verbų sekmadienis nėra lyg
dvi uždaros, viena kitai priešingos
apeigos. Mišių pradžios apeigos yra
procesija, kuri veda tiesiai prie šv.
Mišių pradžios maldos. „Visagali
amžinasis Dieve, – kreipiamės į Tėvą,
– norėdamas duoti žmonijai
nusižeminimo pavyzdį, tu leidai
mūsų Išganytojui tapti žmogumi ir
numirti ant kryžiaus“7. Viskas kalba



apie tai, kas nutiks artimiausiomis
dienomis.

Didysis ketvirtadienis

Vakaro mišiomis, kuriomis minima
Viešpaties vakarienė, prasideda
Velykų tridienis. Didysis
ketvirtadienis yra tarp gavėnios
pabaigos ir Didžiojo ketvirtadienio
pradžios. Šiandienos šventės
pagrindinė gija, visasupanti šviesa,
yra Kristaus Velykų slėpinys, pati
įvykio šerdis, kuri atgyja per
sakramentinius ženklus. Sakralinio
veiksmo centre – Paskutinė
vakarienė, kurioje Jėzus, prieš
atiduodamas save mirčiai, norėjo
patikėti Bažnyčiai savo meilės
testamentą, amžinosios Sandoros
auką8.

„Įsteigdamas Eucharistiją kaip
amžiną savo paties ir savo Velykų
atminimą, jis šį aukščiausią
apreiškimo aktą simboliškai įkėlė į
gailestingumo šviesą. Tame pačiame



gailestingumo horizonte Jėzus
išgyveno savo kančią ir mirtį, visiškai
suvokdamas didį meilės slėpinį,
turėjusį įvykti ant kryžiaus“9.
Liturgija gyvu ir aktualiu būdu
padeda mums įžengti į Jėzaus savęs
dovanojimo dėl mūsų išganymo
slėpinį. „Štai kodėl Tėvas mane myli,
nes aš atiduodu savo gyvybę, kad vėl
ją paimčiau. Niekas jos iš manęs
neatima, bet aš ją atiduodu savo
noru“10. Viešpaties fiat, kuris yra
mūsų išganymo šaltinis, yra
Bažnyčios šventime; štai kodėl malda
nedvejodama įtraukia mus –
dabartyje – į Paskutinę vakarienę:
„Sacratissimam, Deus, 
frequentantibus Cenam...“ – sakoma
lotyniškame tekste, su patarlėms
būdingo glaustumo jėga – „Dieve,
susirinkome paminėti šventosios
Vakarienės“11.

Tai „šventoji diena“,„kurią mūsų
Viešpats Jėzus Kristus buvo už mus
išduotas“12. Jėzaus žodžiai („aš



iškeliauju ir vėl grįšiu pas jus!“, ir
„sakau jums gryną tiesą: jums geriau,
kad aš iškeliauju, nes jei
neiškeliausiu, pas jus neateis
Globėjas“13) supažindins mus su
paslaptingais Viešpaties,
vadovaujančio Velykų tridieniui ir
visam Bažnyčios gyvenimui,
nebuvimo ir buvimo persipynimu.
Štai kodėl Didysis ketvirtadienis ir po
jo einančios dienos nėra liūdesio ar
gedulo dienos. Taip žvelgti į Didįjį
tridienį būtų lyg atsidurti mokinių
padėtyje prieš Prisikėlimą. „Didžiojo
Ketvirtadienio džiaugsmo šaltinis –
tai suvokimas, kad Kūrėjas iš meilės
savo kūriniams padarė begalinį
stebuklą.“14. Norėdamas įamžinti
pasaulyje šią begalinę meilę, kuri
sutelkta per Velykas, perėjimą iš šio
pasaulio pas savo Tėvą, Jėzus visiškai
atsiduoda mums su savo kūnu ir
krauju naujam atminimui – duonai ir
vynui, kurie paverčiami „gyvybės
duona“ ir „dvasiniu gėrimu“15.
Viešpats įsako, kad nuo šiol tai, ką jis



ką tik padarė, būtų daroma Jo
atminimui16 – taip gimė Bažnyčios
Pascha, Perėjimas, Eucharistija.

Ypač iškalbingos dvi šventės
akimirkos, jei jas matome tarpusavio
santykiuose: kojų mazgojimas ir
Švenčiausiojo Sakramento
pernešimas. Dvylikos mokinių kojų
plovimas, likus kelioms valandoms
iki nukryžiavimo, skelbia didžiausią
meilę – gyvybės dovanojimą už
draugus17. Liturgija atgaivina šį gestą,
kuris taip nustebino apaštalus,
Evangelijos skelbimu bei siūlo atlikti
kojų mazgojimą keletui tikinčiųjų.
Baigiantis šv. Mišioms, Švenčiausiojo
Sakramento pernešimo ir garbinimo
procesija atskleidžia meilų Bažnyčios
atsaką į tą nuolankumo kupiną
Viešpaties pasilenkimą nuplauti
apaštalų kojas. Ši tylios maldos
akimirka, prasiskverbianti į naktį,
kviečia prisiminti kunigišką Jėzaus
maldą viršutiniame kambaryje18.



Didysis penktadienis

Didžiojo penktadienio liturgija
prasideda kunigų puolimu
kniūpsčiam, o ne įprastu altoriaus
pabučiavimu apeigų pradžioje. Tai
ypatingas altoriaus garbinimo gestas.
Šis yra visiškai neapdengtas, be
nieko, ir tuo altorius primena
Nukryžiuotąjį Jo Kančios valandą.
Švelni malda nutraukia tylą, kurioje
kunigas kreipiasi į Dievo
gailestingumą: „Reminicere
miserationum tuarum, Domine“ –
„Viešpatie, tu visuomet gailestingas“
– ir prašo Tėvo amžinos apsaugos,
kurią Sūnus mums iškovojo savo
krauju, atiduodamas už mus savo
gyvybę19.

Sena tradicija pagrindiniu šios
dienos žodžio liturgijos akcentu laiko
Kančios skelbimą pagal šv. Joną.
Šiame Evangelijos pasakojime yra
įspūdinga Kristaus didybė – Jis
atsiduoda mirčiai visiškai laisva valia



– iš Meilės20. Viešpats drąsiai atsako
tiems, kurie ateina jo sustabdyti: „Kai
tik Jėzus ištarė: „Tai aš“, jie atšoko
atgal ir parpuolė ant žemės“21. Vėliau
girdime jį atsakant Pilotui: „Mano
karalystė ne iš šio pasaulio“22. Taigi jo
sargybinis nesistengia jį išlaisvinti.
„Consummatum est“ – „Atlikta“23 –
Viešpats ištikimai vykdė savo Tėvo
valią iki pabaigos ir taip nugalėjo
pasaulį24.

Po kančios skelbimo ir visuotinės
maldos, liturgija kreipia dėmesį į 
Lignum Crucis – Kryžiaus medį –
šlovingą žmogaus atpirkimo įrankį.

Šventojo Kryžiaus pagerbimas yra
tikėjimo gestas ir Jėzaus pergalės
prieš velnią, nuodėmę ir mirtį
skelbimas. Būtent su šiuo medžiu
mes, krikščionys, laimime, nes „ir
štai pergalė, nugalinti pasaulį: mūsų
tikėjimas!“25.

Bažnyčia apgaubia Kryžių garbe,
vyskupas prisiartina jo pabučiuoti be



arnoto ir žiedo26. Po to jį pagerbia
tikintieji, o giesmėmis švenčiama
pergalė: „Garbiname, Viešpatie, tavo
Kryžių, šloviname ir aukštiname tavo
šventąjį prisikėlimą: štai per Kryžių
džiaugsmas atėjo į visą pasaulį“27.
Todėl Dievas nori, kad mes
pasinertume į paslaptingą mirties ir
gyvenimo susijungimą. „Kartais
mumyse atgyja džiaugsmingas
polėkis, nuvedęs Jėzų į Jeruzalę, o
kartais – mirties kančia, pasibaigusi
Kalvarijoje... Arba Jo pergalės prieš
mirtį ir nuodėmę šlovė. Bet visuomet
su mumis Jėzaus Kristaus Širdies
meilė – džiaugsminga, skausminga,
šlovinga“28.

Didysis šeštadienis ir Velyknaktis

Sename nežinomo pirmųjų amžiaus
krikščionių autoriaus tekste
sutraukiamas, glaudžiai nusakomas
slėpinys, kurį Bažnyčia mini Didįjį
šeštadienį – Kristaus nužengimas į
pragarus. „Kas čia dedasi? Šiandien



žemėje stojo didelė tyla; didelė tyla ir
vienatvė; didelė tyla, nes miega
Karalius; žemė nutirpo iš baimės ir
tylėjo, nes Dievas užmigo kūne ir
pažadino tuos, kurie miegojo nuo
amžių. Dievas numirė kūne ir
supurtė pragarus“29. Kaip matome
Dievą besiilsintį savo kūrimo darbo
pabaigoje Pradžios knygoje, taip ir
dabar Viešpats ilsisi po savo
atperkančio nuovargio. Nes Velykos,
kurios netrukus išauš visam
pasauliui, yra „naujosios kūrinijos
šventė“30 – Viešpats sumokėjo savo
gyvybės kainą, kad sugrąžintų mus į
gyvenimą.

„Prabėgs valandėlė – ir manęs
neregėsit, ir dar valandėlė – ir vėl
mane pamatysit“31, tarė Viešpats
apaštalams savo Kančios išvakarėse.
Laukdami jo sugrįžimo, apmąstome
Jo nužengimą į mirties tamsą, kurioje
vis dar skendėjo Senosios sandoros
teisieji. Nešdamas rankoje
išvaduojantį Kryžiaus ženklą, Kristus



pažadina juos iš miego ir nuveda į
naujosios Karalystės šviesą: „O tau
įsakau: Pabusk, kuris miegi. Juk tave
sukūriau ne tam, kad supančiotas
tūnotum pragaruose“32. Septintajame
amžiuje šio Didžiojo šeštadienio
minėjimas iš karolingų abatijų
paplito visoje Europoje. Prisikėlimo
laukimo diena, kurią taip giliai
išgyveno Jėzaus Motina, Bažnyčioje
davusi pradžią šeštadienio
pamaldumui Švč. Mergelei Marijai.
Dabar Ji labiau nei bet kada yra stella
matutina33, aušros žvaigždė,
skelbianti Viešpaties atėjimą, kuris
yra Lucifer matutinus34, „Žvaigždė
rytmetinė, oriens ex alto35, „šviesa iš
aukštybių“.

Šio Didžiojo šeštadienio naktį
Bažnyčia dar prieš pirmąsias aušros
valandas susirenka savo
iškilmingiausioje vigilijoje švęsti
Jaunikio prisikėlimo. Ši šventė yra
esminis visų metų krikščioniškosios
liturgijos šerdis. Perėjimą iš tamsos į



šviesą, iš mirties į naują gyvenimą
Viešpaties prisikėlimu išreiškia daug
įvairių simbolinių elementų: ugnis,
žvakės, vanduo, smilkalai, muzika,
varpai...

Žvakės šviesa – Kristaus ženklas,
pasaulio šviesa, kuri spinduliuoja ir
užlieja viską; ugnis yra Šventoji
Dvasia, įžiebta Kristaus tikinčiųjų
širdyse; vanduo reiškia perėjimą į
naują gyvenimą Kristuje, gyvybės
šaltinyje; Velykų aleliuja yra himnas,
kurį gieda piligrimai pakeliui į
Dangaus Jeruzalę; Eucharistijos
duona ir vynas, eschatologinio
pokylio su Prisikėlusiuoju
užtikrinimas. Dalyvaudami
Velyknaktyje tikėjimo žvilgsniu
atpažįstame, kad šventasis
susirinkimas yra Prisikėlusiojo
bendruomenė; tas laikas yra naujas
laikas, atviras galutinei šlovingojo
Kristaus šiandien: Hæc est dies, quam
fecit Dominus36, štai nauja diena,



kurią paskelbė Viešpats, diena, kuri
„niekada nenusileidžia“37.

Felix María Arocena

1 Romos mišiolas, Trečioji
eucharistinė malda.

2 Jn 13, 1.

3 Šv. Chosemarija, Dievo bičiuliai,
110.

4 Šv. Leonas Didysis, Sermo de
Passione Domini 52, 1 (CCL 138, 307).

5 Plg. Mt 21, 9.23.

6 Romos mišiolas, Kristaus Kančios –
Verbų sekmadienis, p. 212.

7 Ten pat, pradžios malda, p. 221.



8 Plg. Romos mišiolas, Didysis
ketvirtadienis, Paskutinės Vakarienės
šv. Mišios, pradžios malda.

9 Pranciškus, bulė Misericordiæ
vultus, 2015 m. balandžio 11 d., 7.

10 Jn 10, 17–18.

11 Romos mišiolas, Didysis
ketvirtadienis, Paskutinės Vakarienės
šv. Mišios, pradžios malda, p. 236.

12 Ten pat, Didžiojo ketvirtadienio 
Communicantes, p. 240.

13Jn 14, 28; Jn 16, 7.

14 Šv. Chosemarija, Kristus eina pro
šalį, 84.

15 Romos mišiolas, atnašavimas, p.
416–417.

16 Plg. 1 Kor 11, 23–25.

17 Plg. Jn 15, 13



18 Plg. Jn 17.

19 Plg. Romos mišiolas, Didysis
penktadienis, p. 244.

20 Šv. Chosemarija, Kryžiaus kelias,
X.

21 Jn 18, 6.

22 Jn 18, 36.

23 Jn 19, 30.

24 Plg. Jn 16, 33.

25 1 Jn 5, 4.

26 Plg. Vyskupų apeigynas, 315 ir
322.

27 Romos mišiolas, Didysis
penktadienis, Kristaus Kančios
pamaldos, p. 256.

28 Šv. Chosemarija, Kryžiaus kelias,
XIV, 3.



29 Iš senosios Šventojo ir didžiojo
šeštadienio homilijos (PG 43, 439).
Didžiojo šeštadienio valandų
liturgijos antrasis skaitinys.

30 Benediktas XVI, Homilija per
Velykų vigiliją, 2012 m. balandžio 7
d.

31 Jn 16, 16.

32 Iš senosios Šventojo ir didžiojo
šeštadienio homilijos (PG 43, 462).
Didžiojo šeštadienio valandų
liturgijos antrasis skaitinys.

33 Loreto litanija (plg. Si 50, 6).

34 Romos mišiolas, Velyknaktis,
Velykinis šlovinimas, p. 281.

35 Valandų liturgija, Zacharijo
giesmė (Benedictus) (Lk 1, 78).

36 Ps 117 (118), 24.

37 Romos mišiolas, Velyknaktis,
Velykinis šlovinimas, p. 281.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/didziosios-savaites-liturgija-

jis-parode-jiems-savo-meile-iki-galo/
(2026-02-15)

https://opusdei.org/lt-lt/article/didziosios-savaites-liturgija-jis-parode-jiems-savo-meile-iki-galo/
https://opusdei.org/lt-lt/article/didziosios-savaites-liturgija-jis-parode-jiems-savo-meile-iki-galo/
https://opusdei.org/lt-lt/article/didziosios-savaites-liturgija-jis-parode-jiems-savo-meile-iki-galo/

	Didžiosios savaitės liturgija. Jis parodė jiems savo meilę iki galo

