
opusdei.org

„Da Vinčio kodo“
apgavystė

Pasaulyje jau milijonai
skaitytojų susidomėjo šiuo
kriminaliniu romanu, kuriame
Denas Braunas (Dan Brown)
pateikia savo versiją apie Jėzų.
Lietuvoje ši knyga yra viena iš
perkamiausių.

2005-10-12

Į amerikiečių bestselerio „Da Vinčio
kodas“ intriga įvelti tamplieriai
(religinis katalikų riterių ordinas),
katarai (eretikų judėjimas XI-XIII
amžiais Vakarų Europoje),



Negyvosios jūros rankraščiai,
Vatikano rūsiai ir Siono priorato
riteriai. Ji turi tik vieną tikslą:
atskleisti Jėzaus ir Marijos
Magdalietės santuokos paslaptį.
Pasak D.Brauno, jų palikuonys –
merovingai, kurių atžalos
tebegyvena dar ir šiandien. Faktai
knygoje pateikiami kaip neginčijami
ir patvirtinti.

Kūrinio samplaika sudaryta iš
fikcijos ir „istorinės“ informacijos.
Knyga suskirstyta į labai trumpus
skyrius, o kiekviename jų
neatskleista paslaptis. Autorius
(pagal išsilavinimą – meno istorikas)
į savo pasakojimą prikiša anagramų,
koduotų pavadinimų ir sumaniai
panaudoja sąmokslo teoriją.
D.Brauno sumanymas žavi
amerikietes feministes: esą prieš
2000 metų dievai ir deivės buvo
lygūs, bet Bažnyčia atėmė iš moterų
dvasinę valdžią. Be to, autorius
Braunas naudoja visas religinių mitų



klišes. Mari Frans Ečegon ištyrė
šaltinius, kuriais paremtas
pasakojimas. Išvadas paskelbė 2004
m. rugsėjo 15 d. Paryžiuje laikraštyje
„Le Nouvel Observateur“. Autorė
išaiškino keistos teorijos, visame
pasaulyje išplatintos bestselerio „Da
Vinčio kodas“ dėka, kilmę. Teoriją
sukūrė Pjeras Plantadas, kuris
prisistato kaip psichologas, „mokslų
daktaras“, „kai kurių uždarų
bendruomenių honoris causa narys“,
merovingų palikuonis (tai yra
Frankų valstybės karalių dinastija V-
VIII amžiais). P.Plantadas mirė 2000
metais, sulaukęs 80 metų.

Slaptosios dosjė – P.Plantado istorija

Ar P.Plantado istorinė informacija
turi kokią vertę? Da Vinčio kodo
įžangoje, remdamasis „istoriniais“
faktais, D.Braunas teigia: Siono
priorato slapta bendruomenė buvo
įkurta 1099 m., po pirmojo kryžiaus
žygio. 1975 m. Nacionalinėje



bibliotekoje atrasti pergamentai,
žinomi „Slaptųjų dosjė“ vardu. Ten
minimi kai kurių Priorato narių
vardai, tarp kurių yra Izaokas
Niutonas, Botičelis, Viktoras Hugo ir
Leonardas da Vinčis.

Iš tiesų Siono prioratas yra beveik
prieš 50 metų (1956 m. gegužės 7 d.)
vieno keistuolio sukurta
organizacija. P.Plantadas ją įsteigė
mažame Saint-Julien-en-Genevois
mieste (Aukštoji Savoja, Prancūzija).
Tai reiškia, kad sukurtas Siono
prioratas yra paprasta asociacija
pagal 1901 metų prancūzų įstatymą.
Tai nieko bendra neturi su Godfrua
de Bulon, kryžiaus žygiais ir slaptais
dokumentais, paslėptais po
Saliamono šventyklos griuvėsiais, su
tamplieriais ir t.t.

Vėliau P.Plantadas su keistu markizu
Filipu de Šerisu pagamino netikrus
pergamentus, norėdamas įrodyti
savo karališką kilmę, taip pat kad



Siono prioratas buvo įkurtas ne 1956
metais, o 1099-aisiais ir pateikti
didžiųjų priorato veikėjų sąrašą.
Vienas minimųjų sąraše – Leonardas
da Vinčis, nors žinoma, kad iš tikrųjų
jis buvo įsitikinęs racionalistas,
atvirai prieštaravęs įvairiems
nekromantams ir alchemikams.
P.Plantadas ir F.Šerisas nunešė savo
klastotes į Paryžiaus Nacionalinę
biblioteką 1960 metų viduryje. Tai ir
yra garsieji „Slaptieji dosjė“, kuriuos
D.Braunas mini savo knygos įžangoje
kaip nepaneigiamą Priorato
egzistavimo įrodymą.

Nikėjos Susirinkimas – dviejų
šimtmečių teologų darbo vaisius

Pasak D.Brauno, imperatorius
Konstantinas sukūrė Kristaus
dieviškumo teoriją ir dėl to liepė IV
amžiuje redaguoti Evangelijas. O juk
visi Biblijos tyrinėtojai sutaria, kad
Naujojo Testamento redakcija atlikta
I amžiuje.



Iš Evangelijų yra visiškai aišku, kad
Kristus yra Dievas. Praėjus
aštuonioms dienoms po Jėzaus
prisikėlimo, Tomas pagaliau suprato,
kad Jėzus tikrai prisikėlė, ir sušuko:
„Mano Viešpats ir mano Dievas!“, nes
jis žino, kad Jėzus yra Dievas.

Tą patvirtina ne tik Evangelija, bet
apskritai visas Naujasis Testamentas.
Šv. Paulius Laiške romiečiams rašo:
„Jiems (žydams) priklauso protėviai,
ir iš jų, kūno atžvilgiu, yra kilęs
Kristus – visiems viešpataujantis
Dievas, šlovingas per amžius. Amen!“
O Titui sakoma: „Laukdami
palaimintosios vilties ir mūsų
didžiojo Dievo bei Gelbėtojo Kristaus
Jėzaus šlovės apsireiškimo“. Ir pats
šv. Petras savo antrajame laiške rašo:
„Simonas Petras, Jėzaus Kristaus
tarnas ir apaštalas, gavusiems su
mumis lygiai brangų tikėjimą mūsų
Dievo ir Gelbėtojo Jėzaus Kristaus
teisumu“.



Ir apaštalai, ir Bažnyčios tėvai apie
Kristaus dieviškumą rašė daug metų
prieš Nikėjos Susirinkimą, 325
metais: šv. Ignotas Antiochietis (35–
107) Epistula ad Ephesios, šv. Justinas
(100–165) Dialogas cum Thyphone
Judęo, šv. Ireniejus Lionietis (130–
200) Adversus haereses, Originas
(185–254) ir kiti. Vadinasi,
imperatoriui Konstantinui nebūtų
užtekę pataisyti Evangelijų, bet tektų
perrašyti ir visas minėtas knygas.
Kaip matome, autoriaus teiginys yra
visiškai nepagrįstas.

Nikėjos Susirinkimas neišsakė jokios
naujos idėjos apie Jėzų. Jame
oficialiai paskelbtas ir patvirtintas
dviejų šimtmečių teologų darbo
vaisius, ir kaip jo santrauka
parašytas Nikėjos simbolis – t.y.
Tikėjimo išpažinimas, kurį
sekmadieniais kalbame per Mišias:
„Dievą iš Dievo, šviesą iš šviesos,
tikrą Dievą iš tikro Dievo; gimusį, bet



ne sukurtą, esantį vienos prigimties
su Tėvu...“

Prisiminkime, IV amžiuje Arijus (†
336) mokė, kad Švč. Trejybėje Sūnus
ontologiškai yra žemesnis už Tėvą, ir
todėl Sūnus iš tikrųjų nėra Dievas.
Dėl to kilo daug ginčų. Būtent
imperatorius Konstantinas, atsivertęs
į krikščionybę 312 metais,
organizavo Nikėjoje pirmąjį
ekumeninį susirinkimą 325 metais.
Bet tai nereiškia, kad Kristaus
dieviškumas yra tik Konstantino
sukurta teorija arba jo spaudimo
vyskupams rezultatas.

Kitos klastotės – Pilypo evangelija,
Kumrano rankraščiai...

O ką galima pasakyti apie
apokrifinės Pilypo evangelijos
naudojimą? Pasak D.Brauno, ji
leidžia spręsti apie kūniškius Jėzaus
ir Marijos Magdalietės santykius.
Tačiau sakinys, kuriuo remiamasi
teiginiui pagrįsti yra tik



fragmentiškas. Apokrifinė Pilypo
evangelija sako: Ir bičiulę (...) Marijos
iš Magdalos (...) ji daugiau negu (...)
mokiniai (...) bučiuoja (...) į jo
(...).Kuo pavirsta šios sakinio
nuotrupos Brauno tekste: Ir
Išganytojas turėjo bičiulę Mariją
Magdalietę. Jai Kristus teikė
pirmenybę, dažnai ją bučiuodamas į
lūpas!

D.Braunas, nemoksliškai cituodamas
Kumraną, daro klaidingą išvadą.
Pagal jį, rankraščiai rodo Jėzaus
santuoką. O iš tiesų šių tekstų
autoriai kalba tik apie hebrajišką
Bibliją ir eseniečius, jie neturi
duomenų apie Kristų ir
krikščioniškąją literatūrą.

Be abejonės, D.Braunas nepraleidžia
progos pasakyti, kad viduramžiais
Bažnyčia esą sudeginusi penkis
milijonus raganų. Istorikai teigia, kad
1400-1800 metais dėl raganavimo
Europoje buvo nužudyta nuo 30



tūkstančių iki 80 tūkstančių žmonių.
Ne visi buvo sudeginti, ir ne visos
buvo moterys. Dažniausi jie mirė ne
nuo Bažnyčios atstovų rankų, o XVI-
XVIII amžiais tai buvo daroma ne tik
katalikų.

Knygoje taip pat peršama mintis, kad
mitra, altorius, doksologija, komunija
(„valgyti Dievą“) yra paimta iš
pagonybės. Pažvelkime į faktus:
vyskupų mitra atsirado Vakaruose X
amžiuje, o Rytuose - tik XV amžiuje.
Altorius, kaip ir pati krikščionybė,
yra žydų kilmės ir 300 kartų
paminėtas Senajame Testamente. Tai
nieko bendra neturi su pagonių
kultu. Doksologija (lot. „garbinimas“;
doxa – garbė ir logos – žodis) –
liturginė formulė Švč. Trejybei
garbinti. Sakoma: „Garbė Dievui
Tėvui ir Sūnui, ir Šventajai Dvasiai“
arba „Nes Tavo galybė ir garbė per
amžius“ ir t.t. Šios maldos sudarytos
su trejybinėmis sąvokomis ir Naujojo
Testamento ištraukomis. Apie



komuniją pagonybės laikais nėra
jokių duomenų, kad Mitros kulte
buvo sakralinis duonos ir vandens
valgymas, ir kad toks valgymas buvo
suvokiamas kaip „valgyti Dievą“.
Duonos laiminimas ir dalijimas kilo
iš žydų tradicijos, kaip aiškina Žanas
Danilo knygoje apie Bibliją ir
liturgiją.

Ar galime galvoti, kad ir sekmadienis
ateina iš pagonybės? Jau šv. Pauliaus
laikais krikščionys rinkdavosi
sekmadieniais, pirmąją savaitės
dieną. I a. pabaigoje. ir II a. pradžioje
minima „dies domenica“ – Viešpaties
diena.

Kaip yra dėl Paryžiaus Šv. Sulpiso
bažnyčios obelisko? Lankytojai ieško
tos „rausvos linijos“, kuri iš tiesų
nėra rausva, tai tik gnomono
žalvarinė linija.

Ką pasakyti apie veikėją „Opus Dei“
narį (numerarijų)? Ko tikėtis iš
antikatalikiško fikcijų romano? Jeigu



šmeižiama Bažnyčia, jos tikėjimas ir
istorija, tai nieko keista, kad galima
taip kalbėti apie vienos iš Bažnyčios
institucijų narį. Tik priminame, kad
„Opus Dei“ steigėjas Chosemarija
Eskriva popiežiaus Jono Pauliaus II
buvo paskelbtas šventuoju Romoje
2002 m. spalio 6 d., o „Opus
Dei“ (asmeninė katalikų Bažnyčios
prelatūra) turėjo Šventojo Sosto ir
vyskupų pritarimą nuo pat veiklos
pradžios.

Iš tikrųjų autoriaus naudoti šaltiniai
– daugiausia ezoterinė literatūra,
apie universitetinio lygio tyrinėjimus
net neužsimenama.

Rašytojas Umbertas Ekas, žymus
epistemologas, taip pakreipia
apgaulingą interpretacinę logiką, t.y.
visur matyti ženklus, užsidarius,
matyt, neginčijamame, bet iš tikrųjų
absurdiškame silogizme, teigia: Aš
sakau, kad egzistuoja slapta
bendruomenė su šakomis visame



pasaulyje, rengianti sąmokslą, kad
paskleistų triukšmą, jog egzistuoja
visuotinis sąmokslas.

Grįžimas prie pagonybės

Daugiausia nesusipratimų kyla ne
dėl istorinių klaidų, realių faktų ir
sukurtų įvykių nelogiškos
interpretacijos, o dėl dvasinės
inversijos. D.Braunas iškraipo
krikščioniškas tiesas, siekdamas
dirbtinai susieti jas su senomis
ezoterinėmis ir net gnostinėmis
tezėmis, egzistavusiomis nuo
seniausių laikų.

Jis liaupsina pagonybę. Jam Marija
Magdalietė yra senoji deivė Izidė.
Šventasis Gralis (taurė, Jėzaus
naudota Didįjį ketvirtadienį
Eucharistijos įsteigimo metu) neturi
nieko bendra su Eucharistija. Pagal
D.Brauną, ji yra fizinių Kristaus
palikuonių kraujas. Iš čia nuolatinis
grįžimas prie visko, kas primena ir
gali simbolizuoti lytinį aktą, kuris



sakramentalizuotas ir vyksta kitų
tikinčiųjų akivaizdoje kaip kažkokia
liturgija. D.Braunas, teigiantis, kad
Bažnyčia nuvertino moterį, ją
pažemino iki seksualinio objekto
kategorijos.

Kaip matome, knyga, kupina tokių
prieštaravimų, yra nukreipta prieš
krikščionybę ir atvirai siekia paneigti
jos pamatines tiesas. Kita vertus,
giliau mąstantiems žmonėms tai
galimybė atskleisti krikščioniško
tikėjimo tiesą, gilumą ir turtingumą.
Įsikūnijimo slėpinys nėra, kaip
tvirtina D.Braunas ir gnostinė
tradicija, žmogus, kuris tapo Dievu.
Krikščionis žino, kad Dievas tapo
žmogumi, kad sudievintų žmoniją.
Nuostabi Dievo vaikų laisvė ir
orumas!

„XXI amžius“, 2004 m. gruodžio
15 d., Nr. 94



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lt-lt/article/da-vincio-kodo-apgavyste/

(2026-01-12)

https://opusdei.org/lt-lt/article/da-vincio-kodo-apgavyste/
https://opusdei.org/lt-lt/article/da-vincio-kodo-apgavyste/

	„Da Vinčio kodo“ apgavystė

