
opusdei.org

우리가 희망을 갖는
이유

우리 시대의 그리스도인들이
직면한 특별한 과제는 예수 그
리스도를 현실과 무관한 역사
적 인물로 보는 사람들에게 예
수 그리스도를 제시하는 방법
을 찾는 것이다. 로마 성십자
가대학(Pontifical University
of the Holy Cross)의 교수 루
이스 클라벨(Luis Clavell) 박사
가 이에 대해 논한다.



2008-8-27

그의 비범한 교황직 내내, 요한 바오
로 2세는 오랜 세속화의 결과 이제는
사람들이 예수 그리스도를 모르게 된
나라들과 사회 영역들을 복음화 하는
데에 모든 그리스도인들이 동참할 것
을 촉구하였다. 많은 이들이 예수 그
리스도에 대해 거의 들어본 적조차
없고, 또 동시에 대중 문화가 그들에
게 제시하는 세속적 목표들로 인해
불만을 느끼고 있다. 다른 이들은 예
수 그리스도에 대해 무언가 듣고 읽
은 적은 있지만 단지 그에 대한 피상
적이고 부정확한 개념만 갖고 있을
뿐이다. 그리하여 우리 시대의 특별
한 과제는 그리스도의 새로움을, 그
를 그저 지나간 시대의 인물로 보는
이들에게 펼쳐 보이는 데에 있다. 

베네딕토 16세 교황은 이 과제의 중
요성을 충분히 인식하고 있다. 우리



는 그의 강론, 연설, 저술에서 그가
어떻게 우리로 하여금 살아계신 그리
스도를 만나고 그리스도와 친교를 시
작하게 할 수 있을지를 찾고 있는지
분명하게 볼 수 있다. 그의 말에 쏠리
는 관심이 증가하고 그의 말을 듣기
위해 성 베드로 광장에 모이는 사람
의 수가 증가하는 것에서 알 수 있듯
이, 믿는이와 믿지않는이를 포함한
많은 사람들이 교황의 이러한 노력에
응답하고 있다. 또한, 요한 바오로 2
세 교황의 무덤 앞에서 기도하기 위
해 기다리는 사람들의 줄이 끊임없이
이어지는 모습은 인간의 마음 속에
있는 하느님에 대한 뿌리뽑을 수 없
는 열망을 드러냄과 동시에, 새로운
복음화의 요청에 대한 긍정적 반응을
표명하는 것이다. 

사람들이 그리스도를 발견할 수 있도
록

오순절에 진리의 성령이 마리아와 사
도들에게 불로 된 혀의 형상으로 내



려오셨다. 사도들이 말하였을 때, 예
루살렘에 모여 든 수천의 순례자들은
그 말을 자신들의 언어로 이해하였
다. 그때와 같이 오늘도 협조자이신
성령께서는 상황과 사람에 따라 그에
적합한 주장과 언어를 사용하도록 우
리를 독려하신다. 현 시대의 문화, 정
치, 미디어는 우리가 설득력 있는 주
장을 하고, 호소력 있는 생각을 제시
하며, 문제들에 대한 긍정적인 해답
을 제공할 것을 요구한다. 성 베드로
가 그의 첫째 서간에서 권고하듯, 우
리는 침착하고 공손하게, 그리고 유
쾌하게 말하면서도 남들이 이해할 수
있는 확고한 이유를 대어야 한다. “다
만 여러분의 마음속에 그리스도를 주
님으로 거룩히 모십시오. 여러분이
지닌 희망에 관하여 누가 물어도 대
답할 수 있도록 언제나 준비해 두십
시오. 그러나 바른 양심을 가지고 온
유하고 공손하게 대답하십시오.”[1]

교회의 시작에서처럼 지금도 오직 예
수 그리스도의 사랑이 넘치는 얼굴을



더 잘 알고 예수 그리스도와 보다 깊
은 친교를 이루는 것만이 우리 주위
의 사람들에게 우리가 가진 희망에
찬 기쁜 소식이 가져다 주는 놀라움
을 경험할 수 있게 한다. 그들이 삶에
서 발견하는 공허함을 채울 수 있는
유일한 존재가 우리의 주님이라는 것
을 알게 하는 것은 바로 이 기쁜 소식
이다.베네딕토 16세는 이성을 강화할
필요성과 그리스도교가 일찍이 그리
스의 철학 전통과 만난 사실의 중요
성을 강조하였다. 그의 첫 회칙 “하느
님은 사랑이시다(Deus Caritas
Est)”는 하느님의 사랑이라는 그리스
도교의 핵심에서 이성과 신앙을 화해
시키고자 하는 그의 바람을 보여주는
예이다. “신앙은 그 특유한 본성에서
살아계신 하느님과의 만남입니다―
이성의 세계를 넘어서는 새로운 지평
을 열어 젖히는 만남입니다. 그러나
그것은 또한 이성 자체를 정화시키는
힘이 됩니다. 하느님의 입장에서 보
면, 신앙은 이성을 그것의 맹점들로
부터 해방시키고 그리하여 이성이 보



다 더 충만하게 되도록 돕습니다. 신
앙은 이성을 더 효과적으로 작용하게
하며 그것의 고유한 대상을 더 분명
히 볼 수 있게 합니다.”[2] 

신앙은 이성의 동지요, 인간의 지성
을 비추는 초월적이고 강력한 광선으
로 여겨진다. 그러나 베네딕토 16세
는 또한 여러 종교의 건전성을 평가
하는 데 있어 이성이 수행하는 역할
을 지적한다. 이성은 초월과 진리의
추구에로 열려 있기 때문에 그것은
(그리스도교의 입장에서) 다른 종교
와의 대화를 위한 기초를 제공한다.
게다가 이성은 종교가 미신으로 타락
하는 것을 막는 주된 도구이기도 하
다. 그러므로 이성은 신학자의 작업
의 핵심에 속하는 동시에 하느님에
대한 신앙을 가진 그리스도인의 생활
속에 있는 것이라고 말할 수 있다. 이
러한 맥락에서 교황은 엠마누엘 2세
팔레올로구스(Emmanuel II
Paleologus)의 말을 인용한다. “이성
과의 조화 안에서 행동하지 않는 것



은 하느님의 본성에 반하는 것입니
다.”[3]이성은 그리스도교의 계시의
빛 안에서 한층 더 폭넓은 역할을 맡
게 된다. 그리스도교는 태초에 말씀
―로고스(Logos)―이 있었다고 가르
친다.[4] 이성은 물질적 현실에 제한
되지 않는다. 이성이 진리에 열려있
다는 것은 인간의 가장 깊은 의문들
을 포함하는 것이며, 이성은 우리가
신앙을 사는 방식을 정화시킬 수도
있다.[5] 신앙과 이성은 “인간 정신이
진리를 보기 위해 날아오르는 두 날
개와 같다”.[6] 

이성의 지평을 넓히는 것: 대학들의
숙제

이성과 신앙의 관계를 명확히 하는
데 있어 그리스도인은 모든 다양한
지식의 영역을 고려해야 한다. 현대
과학은 전문화로 특징지어 지는데,
이것은 지난 백 년간 극적인 과학적
진보를 불러왔다. 그러나 과학자들은
종종 그들의 일을 하는 과정에서 과



학자의 탐구방식으로는 해답을 줄 수
없는 문제들을 제기하게 된다. 이리
하여 다양한 지식 분과의 전문가들간
의 협력이 요청되고, 이렇게 그들의
통찰을 한데 모음으로써 새로운 종합
(synthesis)에 이를 수 있게 된다.신앙
과 이성의 새로운 조화를 모색하는
과업은 특히 대학들에게 있다. 대학
은 “서로 다른 학문들의 조화 속에서,
항상 새로운 연구 분야가 신앙과 이
성이 자극적으로 대립하는 가운데 발
전되는 거대한 실험실이어야 한다…
흥미로운 모험 아닌가? 왜냐하면 우
리는 이러한 의미의 지평 안에서 지
식의 상이한 분야―신학, 철학, 의학,
경제학을 비롯한 모든 학문, 심지어
가장 전문화된 기술들조차도―를 연
결하는 내재적 일체성을 발견하기 때
문이다. 모든 것은 연결되어 있다”.[7]
대학은 그 모든 다양한 학문들을 모
아 들여 인격의 성장과 창조주의 계
획 사이의 관계를 드러내는 종합을
만들어 낸다. 연구는―사람이 하는
다른 정직한 일들과 마찬가지로―이



세상에서의 우리 삶을 풍요롭게 한
다. 동시에 그것은 각 세대의 미래에
대한 책임을 보여준다.

베네딕토 16세는 문화적 종합을 위한
이 위대한 모험을 불러 일으키는 길
을 제시한다. “현대의 과학적 이성은
간단히 말해서 물질의 합리적 구조와
더불어 그것의 방법론이 기초해야 할
주어진 것으로서의 자연이 가진 우세
한 합리적 구조와 우리의 정신 사이
의 상호반응을 받아들여야 합니다.
그러나 이것이 왜 그래야만 하는가라
는 문제는 진짜 문제로서, 자연과학
이 철학과 신학이라는 사고(思考)의
다른 형태와 측면으로 돌려 보내야
하는 문제입니다.”[8] 그러므로 지식
의 다양한 분야에 종사하는 사람들은
그들의 연구결과에 빛을 비추어 주고
그것들을 일치시키는 지식의 더 높은
영역에로 열려있어야 한다. 세계는
사람의 마음이 이러한 일치를 파악할
때에 이해가능해진다. 다만 이를 위
해 우리의 마음은 우리 존재의 궁극



적 의미를 계시하는 초월적 경지에로
열려있어야 한다.동시에, 이성의 이러
한 보편적 개방성은 신학자와 철학자
가 자신들을 지식의 다른 분야들과
과학으로부터 떼어 놓아서는 안 된다
는 것을 의미한다. 철학은, 특히 형이
상학은, 다른 학문들로부터 얻은 지
식을 활용한다. 그것들의 전제를 검
토하여 그것들을 명확히 하고 정당화
한다. 신학과 철학을 통해 얻은 지식
이 근본적인 의문들을 연구하는 데
적합하지만, 그렇다고 다른 유형의
지식을 잉여의 것으로 만들지는 않는
다.[9] 게다가 이성의 개방성은 철학
과 신학이 대단한 종교적 체험들 뿐
만 아니라 인간 삶의 다른 차원들에
대해 고찰할 것을 요구한다. “문화들
간의 대화에서 우리는 우리의 동반자
들을 바로 이 위대한 로고스로, 이 폭
넓은 이성으로 초대합니다. 이를 부
단히 재발견하는 것은 대학의 커다란
과제입니다.”[10] 

생활의 일치에 기초한 종합적 인격



신앙과 이성의 연결은 대학에서만 찾
을 수 있는 것이 아니다. 요한 바오로
2세와 베네딕토 16세의 가르침에서
우리는 신앙과 이성의 조화를 보다
더 잘 표현하라는 하느님 섭리의 요
청을 볼 수 있다. 이러한 요청에 응답
하는 것은 우리 자신의 인격적 형성
을 가다듬고 우리의 신앙이 일상 생
활에서 우리의 마음을 어떻게 비추고
있는지 생각하는 것을 의미한다. 우
리는 우리의 이성이 진정 ‘가톨릭’한
것이 되는 데에 필요한 조치를 취할
것을 요청 받고 있다.성 호세마리아
의 말을 빌면, 진정으로 그리스도적
인 마음은 “정통 가톨릭에서 변하지
않고 살아남아 있는 것들에 대한 폭
넓은 시각과 깊은 통찰력, 철학과 역
사의 해석에서 전통적 사상의 표준적
가르침을 새롭게 제시하고자 하는,
결코 무분별해서는 안 되는 적절하고
건강한 열망, 현대의 사상과 과학의
경향에 대한 주의 깊은 인식, 그리고
현대 사회와 삶의 방식의 변화에 대



한 긍정적이고 개방적인 태도를 가져
야 한다”.[11]

모든 사람이 문화적 형성을 심화시킬
기회를 동등하게 갖는 것이 아니고,
또 같은 능력과 관심을 가진 것이 아
니기 때문에 이 말은 각자에게 다르
게 적용될 것이다. 그러나 그것은 우
리 모두로 하여금 현 시대의 문제들
을 더 잘 이해하고 그것들을 해결하
는 데에 보다 더 결정적인 기여를 하
기 위한 노력으로서 우리가 어떤 조
치를 취하고 있는지 숙고하도록 자극
할 것이다. 우리 신앙의 이성적 차원
에 관한 확고한 이해는 모든 그리스
도인의 신학적 훈육의 기본적 부분이
며, 성 호세마리아가 현대의 사도들
에게 가지기를 바랐던 “혀의 은총”의
중요한 부분임이 분명하다.[12]양질
의 독서는 여기서 매우 큰 도움이 될
수 있다. 그것은 우리의 인격적 형성
의 지평을 넓혀 주는 좋은 수단을 제
공하기 때문이다. 독서는 논리적인
주장, 유용한 정보, 효과적인 표현들



을 접하게 해 주고, 감정과 정서를 지
도한다. 침착하고 주의깊은 독서는
새로운 과업을 구상하게 하고, 미디
어를 통해 접하게 되는 종종 파편적
인 정보들에 대해 보다 진실에 가깝
게 판단하는 능력을 키워 준다. 하지
만 한 사람의 생활형태가 그가 진지
한 지적 내용물이나 수준높은 문학을
읽는 것을 방해하게 될 수 있다. 일의
강도 때문에 많은 사람들이 텔레비전
시청이나 현실도피적 내용의 소설을
읽는 등 순전히 수동적 유형의 휴식
을 추구한다. 미래 세대에 관해 생각
하면서 우리는 어떤 특정한 사람이나
사회일반의 문화∙교양 수준은 그가
자라난 환경에 크게 의존한다는 사실
을 고려해야 한다. 이성을 복권시키
고 신앙과 조화시키기 위해, 한 사람
이 최초로 받게 되는 양육과 교육이
선(善)의 아름다움과 덕있는 행동, 잘
마무리된 작업의 가치를 알아보게 하
는 데 도움을 준다는 것은 핵심적이
다. 젊은이들이 일찍부터 독서의 취
미를 갖고 하느님의 로고스에의 참여



인 그들의 지성을 충만하게 발전시키
느냐 마느냐는 부모와 교사, 그리고
친구들에게 달려있다.보편적 마음가
짐의 또 다른 요소는 동시대의 사상
조류에 대한 긍정적이고 개방적인 태
도이다. 사람들이 그리스도가 그들
고민의 해답이라는 것을 깨닫게 하기
위해서는 그들의 문제와 그들이 제안
하는 해결책―설령 그것이 아무리 잘
못된 것으로 보일지라도―에 진정한
관심을 보여주어야 한다. 참으로 가
톨릭적이고 보편적인 마음가짐을 가
진 사람은 다른 사람의 입장을 비웃
음 없이 존중하는 태도로 분석하고
토의하며, 진지하게 생각하고 그것의
긍정적인 면을 발견할 줄 안다.반대
의 주장을 침착하게 살피는 것은 스
스로에게 질문을 만들어내어 자신의
생각을 보다 진지하게 발전시키는 데
도움을 준다. 이것은 베네딕토 16세
교황이 종종 사용하는 추론 방식이
다. 이 첫째 단계를 생략하는 것은 우
리의 말을 듣는 사람들이 무언가를
받아들이기는 하지만 내면화하지는



못하게 하거나, 아니면 우리가 제안
하는 해결책이 그들의 문제를 제대로
다루고 있지 않다고, 아마도 정당하
게, 판단하게 할지도 모른다. 오직 권
위에만 근거한 주장은 거의 무게감을
갖지 못하며 실제로 대부분의 영역에
서 불충분하다. 대조적으로, 다른 사
람의 주장을 파고 들어가는 것은 적
절한 순간에 잘 근거된 반대의견을
함으로써 그 주장의 한계점들을 드러
낼 수 있게 한다. 사랑으로부터 나오
는 다른 사람에 대한 참된 “탈이해적
(脫利害的) 관심(disinterested
interest)” 없이는 우리는 결코 그 사
람의 깊은 내면을 있는 그대로 이해
하지 못할 것이다. 오직 사랑만이 특
수하고 개인적인 것을 진정으로 이해
한다.

공적 생활에서의 이성과 신앙의 조화

설득력 있는 주장으로 다른 이들을
진리로 이끌기 위해 이성을 사용함으
로써 우리는 직업적∙공적 영역에서



하느님에 대해 말하는 것에 대한 두
려움을 없애게 되고 사도직을 가족과
친구라는 사적 영역 밖으로 확장하게
될 것이다. 현대의 문화는 그리스도
인들이 일반적 이익을 주제로 하는
공적 토론에 참여하여, 그들이 믿는
바를 지지함으로써 삶의 일치를 보여
줄 것을 필요로 한다. 그리스도인들
은 평화로운 의견교환에 기여하는 정
중한 언어를 사용하면서 참으로 차분
하고 이성적인 토의를 할 수 있을 것
이다. 오늘날 몇몇 장소에서 사람들
은 인간 존재의 어떠한 초월적 개념
도 미리 깎아내 버리는 일종의 상대
주의에 기초하여 정치적 토론을 진행
하려 한다. 이러한 태도는 종종 관용
이라는 관념과 연결되는데, 이는 마
치 하느님에 대한 믿음이 신앙이 없
는 사람들의 문제와 필요를 이해하는
것을 불가능하게 만든다거나, 심지어
믿는이들은 대화에서 항상 어떤 순전
히 주관적인 신념을, 아마도 무의식
적으로, 강요하려 한다고 말하는 것
과 같다.그러나 상대주의는 진보를



위한 조건도 아니요, 자유에 대한 보
다 큰 존중의 결과도 아니다. 이는 역
사를 재빨리 훑어만 봐도 분명히 알
수 있다. 역사는 인간 존엄성의 깨달
음, 이성에 대한 신뢰, 자유로운 공존
과 상호작용의 가치에 그리스도교가
결정적으로 공헌하였음을 보여준다. 

신앙은 진보를 이루어 가는 과정에서
조금도 그 힘을 잃지 않았다. 그러므
로 종교를 사적 영역으로 떨어뜨리려
는 어떤 사회와 맞닥뜨렸을 때, 그리
스도인들은 그들의 믿음을 숨기려는
유혹과 좌절에 빠져서는 안 된다. 그
것은 미지근함과 안락추구의 징표요,
궁극적으로는 이성과 신앙의 깊은 관
계를 파악하지 못함의 징표이다.정치
적 대화는 공동선을 구축하려는 노력
들의 결합을 요구한다. 그것은 사회
의 문제를 위한 각자의 솔선수범과
제안, 해결책을 요청한다. 이러한 관
점에서 교회의 사회교리는 “역사 안
에서 하느님의 사랑의 계획이 정한
기준에 따른 휴머니즘, 모든 개인의



존엄성과 자유에 기초한 새로운 사회
∙경제∙정치적 질서를 만들어낼 수 있
는 온전하고 연대적인 휴머니즘”을
제시한다.[13] 우리가 세상을 지배하
는 상대주의에 맞서 목소리를 내지
못한다면, 우리는 그리스도교의 인간
개념을 포기하는 것일 뿐만 아니라
우리의 가장 깊은 신념에 충실하지
않는 것이고, 그리하여 공동선을 위
한 우리들의 개인적인 기여를 불가능
하게 하는 것이다.교회는 신앙을 공
유하지 않는 이들에게 그것을 강요하
지 않는다. 그러나 믿지않는이들도
교회가 인간을 이해하는 진리를 적어
도 부분적으로는 알고 있다. 교회가
시민적∙정치적 생활에 기여하는 한가
지 길은 합리적 주장들을 제출하는
것이다. “잊지 말아야 할 것은, 교회
혹은 교회적 공동체가 유보를 표시하
거나 여러 원칙들을 상기시키는 등의
방법으로 공적 토론에 개입할 때 이
것을 어떤 불관용이나 간섭으로 보아
서는 안 된다는 것입니다. 왜냐하면
그러한 개입은 오직 양심에 빛을 비



추어 정의의 참된 요구에 따라 자유
롭고 책임있게 행동할 수 있게 하려
는 것이기 때문입니다.”[14]

통상적으로 공적인 토론에 개입하는
것은 교회의 공식 기관은 아닐 것이
다. 오히려 평신도 각자에게 “그의 양
심에 비추어 가장 적절하고 가장 자
신의 개인적 신념과 성향에 부합한다
고 생각하는 모든 구체적∙이론적∙실
천적 결정을 하도록 맡겨져 있다. 예
를 들어, 상이한 철학적∙정치적 견해,
예술적∙문화적 경향, 또는 직장과 사
회생활에서의 문제와 관련한 결정들
말이다”.[15] 

각각의 사람은 하느님의 현존 안에서
어떻게 그가 보다 정의로운―인간의
존엄성을 가장 잘 표현할 수 있는―
사회질서를 만드는 데에 협력할 수
있는지 책임있게 숙고해 보아야 한
다.정치인들이 보다 더 직접적으로
공동선 확대에 관한 책임이 있다고
하여도, 이 일은 그들에게만 배타적



으로 맡겨진 것이 아니다. 모든 그리
스도인이 그들이 처한 상황에 따라
사회의 발전을 진척시키는 데 협력해
야 한다. 이러한 협력의 몇 가지 형태
를 말하자면, 자신의 직업에서 정의
의 모범이 되는 것, 문화적∙사회적 사
업에 도움을 주는 것, 미디어에 관여
하는 것, 직업조합이나 회의체에 참
가하는 것 등이다. 여기에는 많은 가
능성들이 있다. 그리고 각자는 여기
에 기여할 저마다의 방법을 발견할
수 있을 것이다. 많은 경우에, 분명히
해야 할 것은―우리가 상대하는 특별
한 청중을 고려하여―예수 그리스도
께 문의하지 않고는 논의 중인 사태
의 진정한 의미를 이해할 수 없다는
것이다. 우리는 모든 문제는 그리스
도교적 관점 안에서 해답을 찾을 수
있다는 것을, 그것이 때로는 정식화
하기 어렵다 하더라도, 사람들이 알
게 해야 한다.이 새로운 복음화를 통
해 그리스도인은 그들 세례의 은총이
열매 맺게 한다. 그리스도의 왕직, 사
제직, 예언자직을 그들이 함께 갖고



있다는 것을 알기 때문에 그리스도인
은 그들의 노력이 결실을 맺도록 주
님께 의탁한다. 가장 잘 아시는 하느
님께서 포도밭에서 일하도록 파견하
신 각각의 믿는이들은 요한 바오로 2
세의 말을 들으며 새로운 힘을 받는
다. “두려워하지 마십시오! 그리스도
께 가는 문을 활짝 여십시오! 그분의
구원 권능에 국가, 정치구조, 경제체
제를 여십시오. 그분의 권능에 문화,
문명, 발전의 모든 방대한 장(場)을
여십시오. 두려워하지 마십시오! 그
리스도께서는 ‘사람 안에 무엇이 있
는지’ 아십니다. 오직 그분만이 아십
니다!”[16] 

루이스 클라벨, 성십자가대학 

주(註)

1. 1베드3:15-16.

2. 베네딕토 16세, 회칙 “하느님은 사
랑이시다(Deus Caritas Est)”, 28.



3. 베네딕토 16세, 레겐스부르크
(Regensburg)대학 강연, 2006. 9. 12.

4. 요한1:1 참조.

5. 베네딕토 16세, 레겐스부르크대학
강연, 2006. 9. 12. 참조.

6. 요한 바오로 2세, 회칙 “신앙과 이
성(Fides et Ratio)”, 머리말.

7. 베네딕토 16세, 성심가톨릭대학
(Catholic University of the Sacred
Heart) 연설, 2005. 11. 25.

8. 베네딕토 16세, 레겐스부르크대학
강연, 2006. 9. 12.

9. 성 토마스 아퀴나스, “보에티우스
의 삼위일체론에 대하여(Super
Boethium De Trinitate)”, III, q. 5, a.
1, ad 6 참조.

10. 베네딕토 16세, 레겐스부르크대
학 강연, 2006. 9. 12.



11. “밭고랑”, 428.

12. “밭고랑”, 430과 899 참조.

13. 교황청정의평화위원회, “간추린
사회교리”, 19.

14. 베네딕토 16세, 유럽인민당 당원
들에게 한 연설, 2006. 3. 30.

15. “몬시뇰 에스크리바 데 발라게르
(Msgr. Escrivá de Balaguer)와의 대
화”, 12.

16. 요한 바오로 2세, 강론, 1978. 10.
22. 사도적 권고 “평신도 그리스도인
(Christifideles Laici)”, 34에서 인용.

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/ko-kr/article/

uriga-hyimangeul-gajneun-iyu/
(2026-1-13)

https://opusdei.org/ko-kr/article/uriga-hyimangeul-gajneun-iyu/
https://opusdei.org/ko-kr/article/uriga-hyimangeul-gajneun-iyu/

	우리가 희망을 갖는 이유

