
opusdei.org

사랑이라는 위대한 것
(6): 독신에의 성소

친구들을 위하여 목숨을 바치
는 자: 독신에의 성소

2025-11-16

(VI) 친구들을 위하여 목숨을 바치는
자: 독신에의 성소

“하느님께서는 당신의 모상대로 사람
을 창조하셨다. 하느님의 모상대로
사람을 창조하시되,남자와 여자로 창
조하셨다”(창세 1,27). 창세기의 첫 번
째 장은이렇게 남자와 여자의 기원을



전한다: 하느님께서는 그들을 동시에
창조하셨다. 둘 다 같은 존엄성을 지
니고 있다. 왜냐하면 그들은 하느님
의 살아있는 모상이기 때문이다. 두
번째 장은 이 사건을 다시 다루지만
(창세 2,7-25), 마치 슬로우 모션처럼
보인다. 하느님께서는 먼저 남자를
창조하시고 그를 에덴 동산에 두셨
다. 세상의 모든 것들은 아름다움을
반사하고 있었다. 하늘, 바다의 물들,
산을 가로지르는 강들, 그리고 온갖
종류의 나무들. 그러나 이 놀라운 풍
경 앞에서도 아담은 외로움을 느꼈
다.

그 외로움에서 그를 구해내기 위해
주님께서는 낙원에 사는 온갖 생물들
을 창조하신다: 하늘의 새들,바다를
헤엄치는 물고기들, 땅의 짐승들. 그
러나 이 모든 것도 인간에게는 충분
하지 않은 것 같았다. 그때 하느님께
서는 그에게 “알맞은 협력자”(창세
2,18)를 주시기로 결정하시고,남자의
갈빗대로부터 여자를 창조하신다. 마



침내 아담은 자신과 같은 시선을 돌
려보는 눈을 발견한다: “이야말로 내
뼈에서 나온 뼈요, 내 살에서 나온 살
이로구나!”(창세 2,23). 이 만남은 그
에게 기쁨을 주지만, 무엇보다도 그
의 정체성을 밝혀준다: 그가 누구인
지를 새로운 방식으로 말해준다. 인
간에게는 무언가가 부족했는데, 그것
은 오직 그와 같은 다른 사람만이 줄
수 있는 것이었다.

“사람이 혼자 있는 것이 좋지 않다”

창세기의 이 페이지들은 인간 존재에
관한 근본적인 진리들을 담고 있다.
이론적 성찰보다는 상징적 언어를 사
용하여 서사적 방식으로 그것들을 표
현한다. 아담의 외로움은 그래서 깊
은 인간학적 의미를 갖는다.성 요한
바오로 2세는 모든 남자와 여자가 그
원초적 외로움에 참여하며,인생의 어
느 순간에는 그것과 마주해야 한다고
말했다[89].하느님께서 “사람이 혼자
있는 것이 좋지 않다”(창세 2,18)고



말씀하실 때, 실제로는 둘 다를 가리
키신다[90]. 남자와 여자 모두 그 외
로움에서 벗어나기 위한 도움이 필요
하고, 그들에게 부족한 충만함을 향
해 함께 걸어갈 길이 필요하다. 그것
이 바로 혼인이다.

수 세기 후,예수님께서 바리사이들에
게 “태초에” 어떠했는지를 상기시키
실 때, 바로 성경의 이 구절을 언급하
신다(마태 19,1-12 참조). 그리스도교
혼인은 한 남자와 한 여자를 당신께
로 함께 걸어오도록 초대하시는 하느
님의 부르심이다. 그리고 함께일 뿐
만 아니라 서로를 통해서 걸어오는
것이다.

배우자는 결혼한 사람에게 하느님께
로 가는 필수불가결한 길이다. 육체
가 친교와 사랑의 자기 내어줌의 무
대가 되고,성화의 재료이며 공간이
되는 길이다. 혼인의 사랑은 이렇게
몸과 영혼의 만남으로서 인간적 사랑



을 아름답게 한다: 성사의 은총으로
그것에 초자연적 차원을 부여한다.

동시에 남자와 여자 사이의 사랑은
자기 자신을 넘어선다. 그것이 참될
때, 그것은 항상 하느님을 향한 길이
지, 목표가 아니다. 목표는 여전히 오
직 하느님 안에서만 찾을 수 있는 충
만함이다. 그래서 결혼한 사람이 때
때로 그 원초적 외로움을 느낄 수 있
다는 것은 전혀 이상한 일이 아니다.
그러나 이 감정은 사랑이 끝났고 새
로운 이야기를 시작해야 한다는 의미
가 아니다. 왜냐하면 그 새로운 이야
기도 충분하지 않을 것이기 때문이
다. 오히려 그것은 인간의 마음이 오
직 하느님의 무한한 사랑만이 완전히
채워줄 수 있는 갈증을 가지고 있다
는 표시이다.

혼자가 아니라는 것을 아는 이의 심
리학

혼인에 관한 그 동일한 대화에서, 창
세기의 가르침을 상기시킨 후, 예수



님께서는 한 걸음 더 나아가신다. 남
자와 여자의 상호 자기 내어줌은 하
느님께로 이끄는 아름다운 길이다.그
러나 그것이 유일하게 가능한 길은
아니다. 주님께서는 특별한 은사로
“하늘 나라를 위하여”(마태 19,12) 혼
인을 포기하는 이들에 대해 말씀하신
다.[91]

그분 자신이 그 길을 걸어가셨다: 독
신으로 사셨다. 그분의 삶에는 하느
님께로의 중재가 필요할 이유가 없었
다. “나와 아버지는 하나이다”(요한
10,30). “내가 아버지 안에 있고 아버
지께서 내 안에 계신다”(요한 14,11).
그리고 예수님께서는 이 길을 걸어가
셨을 뿐만 아니라, 많은 다른 사람들
이 그런 방식으로 사랑할 수 있도록
당신 자신이 길이 되기를 원하셨다.
그것은 “오직 하느님으로부터만 의미
를 가질 수 있는” 사랑이다.

교회의 역사는 주님의 부르심에 응답
하여 이 측면에서도 그분과 일치하고



자 한 사람들의 이야기로 가득하다:
그것은 예수님의 삶의 핵심에 속하는
것이지만, 모든 그리스도인을 위한
것은 아니다.초세기부터 독신의 부르
심에 응답한 이들은 혼인을 경시하지
않았다. 어쩌면 그 다른 길도 자신들
이 시작하려는 길만큼이나 그들을 설
레게 했을지도 모른다. 그러나 바로
그래서, 혼인 생활을 아름다운 것으
로 인식했기 때문에, 그들은 그 계획
을 빛나는 기쁨으로 하느님께 맡길
수 있었다.

성 호세마리아는 그의 저서에서 이렇
게 말했다. “인간적 사랑을 그 깊이에
서 이해하고 평가하는 이들 가운데서
만 예수님께서 말씀하시는(마태
19,11 참조) 형언할 수 없는 이해가
생겨날 수 있다. 그것은 하느님의 순
수한 선물이며, 지상 사랑의 중재 없
이 몸과 영혼을 주님께 바치고,나누
어지지 않은 마음을 그분께 봉헌하도
록 이끈다”.[92]



어떤 의미에서,하느님께서는 독신에
부르시는 이들에게 모든 참된 사랑의
근원과 목표를 발견하게 하신다. 그
들은 예수님의 마음을 가득 채웠고
그분의 교회 위에 쏟아진 사랑에 특
별한 방식으로 붙잡힌다.

따라서 독신은 먼저 첫걸음을 내딛으
시는 분께서 항상 무상으로 주시는
사랑을 반영하는 길이다(1요한 4,19
참조). 독신자들은 하느님께 가정을
이룰 가능성을 봉헌함으로써 자신의
자유를 제한하는 것처럼 보이지만,
실제로는 그 자유를 넓힌다. 하느님
의 손에 자신을 맡기고, 그분을 위해
“집이나 형제나 자매나 아버지나 어
머니나 자녀나 토지를”(마태 19,29)
떠날 각오를 갖는 것이 그들을 특별
한 방식으로 “사랑하기에 자유로운”
존재로 만든다[93].

결혼한 사람이 하는 것처럼, 그들도
자신의 마음을 간수해야 한다. 그들
안에 있는 사랑이 하느님으로부터 빗



나가지 않도록, 그리고 그것을 다른
이들에게 줄 수 있도록.그러나 그들
의 자기 내어줌은 배우자에게 집중되
지 않고, 그들을 온 세상에 파견하셔
서 자신들을 둘러싼 구체적인 사람들
에게 “지극히 사랑하시는 성심의 고
동”을 전하게 하시는 그리스도에게
집중된다[94].

예수님의 삶이 그러했다.그분은 외롭
다고 느끼지 않으셨다. 당신 아버지
께서 항상 함께하신다는 것을 아셨기
때문이다: “제가 당신께 감사드리는
것은 제 말을 들어주셨기 때문입니
다. 저는 당신께서 언제나 제 말을 들
어주신다는 것을 압니다”(요한
11,41-42). 우리에게는 반대로 외로움
의 위험이 남아있지만, 그리스도께서
는 항상 우리 마음을 채워주실 준비
가 되어 계신다. 그것이 성인이 된다
는 의미이다.

성 호세마리아는 하느님께서 자신에
게 “인간적으로나 초자연적으로나 결



코 혼자라고 느끼지 않을 수 있는 마
음”을 주셨다고 말했다[95]. 아래의
글에서 그가 그러한 마음을 체험했음
을 느낄 수 있다. “인간의 마음은 엄
청난 팽창 계수를 가지고 있다. 사랑
할 때, 모든 장벽을 뛰어넘는 애정의
'크레센도' 속에서 마음은 넓어진다.
주님을 사랑한다면,당신의 마음에 자
리를 찾지 못할 피조물은 없을 것이
다”[96].

요한, 독신의 마음

최후의 만찬에서,자신의 생명을 바치
기 몇 시간 전, 예수님께서는 사도들
에게 당신의 마음을 여신다: “친구들
을 위하여 목숨을 바치는 것보다 더
큰 사랑은 없다”(요한 15,13)고 그들
에게 말씀하신다. 인간들에 대한 당
신의 모든 사랑을 집약한 이 말씀들
은 동시에 부르심이다. 그래서 주님
께서는 사도들에게 말씀하신다: “나
는 너희를 친구라고 부른다”(요한
15,15). 그들은 모든 인간과 마찬가지



로 “끝까지”(요한 13,1) 사랑하신 그
분 사랑의 대상이지만, 특별한 방식
으로 친구이기도 하다[97]. “친구”이
신 분께서 그들을 당신처럼 하라고
초대하신다: 그들도 친구들을 위해
목숨을 바치라고.

이 말씀들은 의심할 여지없이 모든
그리스도교 성소의 기원에 있다. 그
러나 모든 것을 버리고 그분을 따른
이들의 마음에서 특별한 방식으로 울
려 퍼졌다.

십자가는 사랑의 가장 큰 현현의 장
소가 될 것이다. 이 숭고한 장면에서
마리아와 거룩한 여인들과 함께 사도
요한의 모습이 강력하게 드러난다.
“진리의 순간에는 모두가 도망갈 것
이다. 요한만 제외하고. 그는 정말로
행동으로 사랑했다. 사도들 중 가장
어린 이 청소년만이 십자가 곁에 남
았다. 다른 이들은 죽음보다 강한 그
사랑을 느끼지 못했다”[98].



요한이 예수님을 만났던 이른 청소년
기부터 그의 마음에는 예수님에 대한
사랑이 진동했다. 우리는 그가 주님
을 만난 날을 어떻게 간직했는지 안
다. “요한은 그리스도와 시선을 마주
쳤고, 그분을 따랐으며 물었다: 스승
님, 어디에 머무십니까? 그분과 함께
가서 하루 종일 스승과 함께 있었다.
그리고 세월이 흐른 후에 그것을 이
야기한다. 마치 일기에 마음을 쏟아
내며 시간까지 기록하는 청소년의 매
력적인 순수함으로: 때는 10시경이었
다[99].

요한은 그리스도께서 자신을 바라보
신 정확한 순간까지 그리스도께서 언
제 자신을 끌어당기셨는지, 언제 그
리스도께 저항하지 않았는지, 언제
그리스도를 사랑하게 되었는지까지
기억한다”.

십자가 밑에서 예수님의 어머니를 만
나는 것이 예수님께 놀라운 일은 아
니었을 것이다. 어떻게든 그분은 항



상 당신 곁에 계셨기 때문이다. 어머
니는 항상 자기 아들을 지탱해주는
분이다. 그러나 그분 곁에서 주님의
시선은 한 친구를 발견한다: 요한. 그
고통의 시간 한 가운데에서 그들의
눈이 마주친다.그 순간이 주님의 마
음에 얼마나 큰 기쁨과 위로를 가져
다주었을 것인가!

바로 그때,복음서는 우리에게 말한다.
그분을 어머니와 함께 보았을 때, 주
님께서는 마리아와 당신 사이에 존재
했던 유일한 관계 안으로 요한을 받
아들이신다. “예수님께서는 당신의
어머니와 사랑하시는 제자가 곁에 서
있는 것을 보시고, 어머니에게 말씀
하셨다. '여인이시여, 이 사람이 어머
니의 아들입니다.' 이어서 그 제자에
게 '이분이 네 어머니시다' 하고 말씀
하셨다”(요한 19,26-27).

몇 년 후 요한은 이렇게 썼다. “우리
가 사랑하는 것은 그분께서 먼저 우
리를 사랑해 주셨기 때문입니다”(1요



한 4,19). 이 놀라운 확언은 그의 개인
적 체험에서 나온다. 요한은 자신이
예수님께 깊이 사랑받고 있다는 것을
알았다. 그것은 그를 채워주고 그의
존재에 새로운 의미를 주는 것이었
다:그 동일한 사랑을 온 세상에 전하
는 것이었다.

성 존 헨리 뉴만은 말했다. “요한은
그리스도의 친구가 되는 형언할 수
없는 특권을 가졌다.그리고 이렇게
다른 이들을 사랑하는 법을 배웠다.
처음에는 그의 애정이 집중되었고,그
다음에 확산될 수 있었다. 또한 그는
우리 주님께서 떠나신 후 지극히 거
룩하신 동정 마리아, 우리 주님의 어
머니를 돌보라는 엄숙하고 위로가 되
는 임무를 받았다. 여기에 그의 형제
들에 대한 특별한 사랑의 비밀스러운
원천이 있지 않은가? 구세주께서 당
신의 애정으로 총애하시고, 또한 당
신 어머니의 아들의 사명을 맡기신
그가 깊고, 관상적이고, 열렬하고, 고
요하고, 무한한 사랑의 기념물이며



모범이 아닐 수 있겠는가? 한 인간으
로서 될 수 있는 가장 좋은 모범으로
말이다”[100].

마음들을 깨우치기

온 마음을 하느님께 바치는 것은 단
순히 개인적 결정에서 나오는 것이
아니다. 그것은 은사,독신의 은사이
다. 마찬가지로 그것을 규정하는 것
은 포기가 아니라 발견에서 나오는
열망이다: “사랑은... 참으로 사랑할
가치가 있다!”[101]

마음은 무조건적인 사랑,자신을 기다
리고 있던 사랑을 감지하고, 그 무조
건성으로, 배타적으로 그분께 자신을
바치고자 한다. 그리고 단순히 그것
을 체험하고 즐기기 위해서가 아니
라,많은 다른 사람들에게도 그것을
주기 위해서이다. 예수님의 사랑을
즐겼을 뿐만 아니라 그 동일한 사랑
이 온 세상에 퍼지도록 애썼던 성 요
한처럼. 사랑받던 제자에게 그것은
자연스러운 결과였다: “하느님께서



우리를 이렇게 사랑하셨으니, 우리도
서로 사랑해야 합니다”(1요한 4,11).

때때로 독신은 근본적으로 시간의 헌
신과 연관된다. 마치 그 전적인 자기
내어줌이 효율성의 문제로 정당화되
는 것처럼: 어떤 사도직 사업들을 추
진하기 위해, 다른 의무들을 갖지 않
기 위해. 그러나 그 관점은 축소적이
다.

독신은 복음화를 위한 가용성에 대한
실용적 고려에서 나오는 것이 아니라
그리스도의 부르심에서 나온다. 그것
은 그분 마음의 생활양식을 특별한
방식으로 살라는 초대이다: 그리스도
처럼 사랑하고,그리스도처럼 용서하
고, 그리스도처럼 일하며, 더 나아가
모든 영혼들에게 그리스도 자신이 되
는 것이다. 그래서 “순전히 실용적인
이유들, 더 큰 가용성에 대한 언급은
충분하지 않다. 그 더 큰 시간의 가용
성은 쉽게 혼인에서 서로를 받아들이
고 참아주는 데 필요한 희생과 번거



로움을 피하는 이기심의 한 형태가
될 수도 있다. 이렇게 영적 빈곤이나
마음의 경직을 가져올 수 있다”[102].

따라서 독신은 상아탑의 고독이 아니
라 동반하고 마음들을 깨우치라는 부
르심이다. 세상에는 자신이 중요하지
않다고 느끼고, 자신의 삶이 가치 없
다고 생각하며, 때로는 이상한 행동
에 빠지는 사람들이 얼마나 많은가!
그들은 근본적으로 조금의 사랑을 찾
고 있기 때문이다. 독신의 은사를 받
는 이는 그들 모두에게 다가가 하느
님의 사랑을 발견하게 해주기 위해서
도 세상에 있다는 것을 안다: 그들의
무한한 가치를 상기시켜주기 위해.

이렇게 독신의 마음은 예수님의 자비
롭고 인자한 마음과 같은 방식으로
결실을 맺는다. 각 사람 앞에서 주님
께서 당신께 다가오는 이들에게서 발
견하실 줄 아셨던 그 동일한 선을 발
견하려고 애쓴다. 죄인이나 나병환자
나 경멸받는 세리를 보는 것이 아니



라, 하느님께 사랑받고 하느님께 선
택받은, 무한한 가치를 지닌 피조물
의 경이로움을 본다.

이렇게 독신으로 사는 이는 비록 자
연적 자녀는 없을지라도 깊고 참된
아버지다움의 능력을 갖게 된다. 많
은 자녀들의 아버지나 어머니가 된
다. 왜냐하면 “아버지다움이란 다른
이들에게 생명을 주는 것”이기 때문
이다[103]. 자신이 다른 이들을 돌보
기 위해 세상에 있다는 것을 아는 것
이다. 자신의 삶 자체와 가까운 말로
써 오직 하느님만이 그들이 체험하는
갈증을 채워주실 수 있다는 것을 보
여주면서.

“우리 세상은 가능한 한 가장 구체적
이고 근본적인 방식으로 하느님께 의
지할 필요가 있다. 하느님을 자신의
삶이 세워지는 토대로 받아들이기로
결정한 이가 하느님께 드릴 증거가
필요하다. 바로 그래서 오늘날,우리의
현 시대에 독신이 그토록 중요하다.



비록 우리 시대에 그것의 실현이 지
속적으로 위협받고 의문시되고 있을
지라도”[104].

날마다 자라도록 부름받은 은사

독신의 은사는 현실을 즉시 그리고
영원히 변화시키는 마법과 같은 것이
아니다.하느님께서는 오히려 좋은 땅
에서 점진적으로 자라야 하는 씨앗의
방식으로 그것을 주신다. 독신은 모
든 성소와 마찬가지로 은사이자 과제
이다. 그것은 길이다. 그래서 하늘 나
라를 위해 독신이 되기로 자신을 바
치겠다는 결정만으로는 마음이 자동
적으로 변화되지 않는다. 잡초를 뽑
고, 벌레와 해충들을 살피는 지속적
인 노력이 필요하다.

하느님의 은총은 항상 본성 안에서
작용하되, 그것을 부정하거나 대체하
지 않는다. 다시 말해서, 하느님께서
는 우리의 자유와 우리의 개인사를
고려하신다. 그리고 바로 거기서, 진
흙과 은총의 그 무대에서 동정의 아



름다운 은사가 조용히 자란다. 자라
거나, 아니면 망가진다.

복음에서 집을 떠났다 돌아온 작은
아들처럼 하느님과의 더 큰 친밀함으
로 부름받은 이들도 언젠가 권태와
공허함을 느낄 수 있다. 그 젊은이는
먼 곳으로 떠나기로 결정했다(루카
15,13 참조). 아버지의 집에서 내적
공허함을 느꼈기 때문이다. 마침내
눈을 뜨고 자신이 노예 상태에 빠졌
다는 것을 깨닫기까지 가장 낮은 곳
에 이르러야 했다.

복음 본문에 따르면 그가 돌아온 동
기가 그리 영적이지 않았다는 것이
흥미롭다: 배가 고팠던 것이다.생물학
적, 육체적 굶주림이었다. 아버지 집
의 부드러운 빵이 그리웠다. 마침내
돌아왔을 때, 아버지는 기다리고 계
셨고 “달려가서 목을 껴안고 입을 맞
추었다”(루카 15,20). 아들은 거의 공
식적인 재판을 상상했었다(루카
15,18-19 참조). 그 대신 생명으로 가



득 찬 포옹을 만난다. 어쩌면 그 어느
때보다도 더 명확하게 자신의 가장
깊은 정체성을 발견한다: 그토록 좋
으신 아버지의 아들이다.

다른 때는 권태가 다소 미묘하지만
어쩌면 더욱 교활한 형태를 취할 수
있다. 복음의 큰 아들은 아버지 집에
머물러 있었으면서도 자신을 아들보
다는 종처럼 인식했다. 그는 “자기 집
에 살았지만 자유롭지 못했다. 마음
이 밖에 있었기 때문이다”[105].

두 경우 모두 슬픔에서 벗어나는 길
은 아버지와 그분께서 우리에게 갖고
계시는 사랑으로 눈을 돌리는 것이
다. 영혼의 굶주림은 하느님께서 성
체의 빵으로 채워주신다. 거기서 우
리는 우리 중에 하나가 되신 분을 만
난다.우리가 그분을 친구로 사랑할
수 있도록. 거기서 우리는 배불리 먹
을 수 있고,이렇게 “죽음처럼 강
한”(아가 8,6) 사랑 안에서 마음을 불
타게 유지할 수 있다.



요한은 예수님의 십자가 곁에 머물렀
고, 그분의 승천에도 참석했다. “겉보
기에는 이별이었던 그날이 실제로는
새로운 친밀함의 시작이었다”[106].
스승께서는 마지막까지 사랑했던 제
자들로부터 물리적으로 떨어져야 했
다. 그들과 그분을 믿을 모든 사람을
더욱 가까이 사랑하시기 위해서였다.
그것이 독신 마음의 비밀이다:지상의
사랑을 떠나 온 세상을 그분 사랑의
빛으로 채우는 것이다.

카를로스 비야르

[89] 성 요한 바오로 2세, 일반알현,
1979년 10월 10일; 10월 24일; 10월
31일.

[90] 성 요한 바오로 2세, 일반알현,
1979년 10월 10일, 2번.

[91] 베네딕토 16세, 연설, 2006년 12
월 22일.

[92] 성 호세마리아, “대화”, 122번.



[93] F. 오카리스, 사목서한, 2017년 2
월 14일, 8번.

[94] 성 호세마리아, “길”, 884번.

[95] 성 호세마리아, “주님과의 대화”,
비판-역사적 판본, 185쪽.

[96] “십자가의 길”, 제8처, 5번.

[97] 성 호세마리아는 때때로 예수님
을 “친구”라고 불렀다. “길”, 422번;
“그리스도께서 지나가신다”, 93번 참
조.

[98] 성 호세마리아, “그리스도께서
지나가신다”, 2번,아가 8,6 참조.

[99] 성 호세마리아, 젊은이들과의 만
남 기록, 1974년 7월 6일, “아메리카
에서의 교리교육”,제2권, 113쪽 (AGP,
도서관, P04).

[100]성 J.H. 뉴만, “친척과 친구들에
대한 사랑”, “본당과 평이한 설교” 2,
설교 5.



[101] “길”, 171번.

[102]베네딕토 16세, 연설, 2006년 12
월 22일.

[103]프란치스코, 산타 마르타 미사
강론, 2013년 6월 26일.

[104]베네딕토 16세, 연설, 2006년 12
월 22일.

[105] F. 오카리스, 사목서한, 2018년
1월 9일, 9번.

[106] J. 라칭거, “새로운 친밀함의 시
작”, “우리 시대의 하느님의 광휘”, 헤
르더, 바르셀로나 2008, 185쪽.

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/ko-kr/article/

sarangiraneun-widaehan-geos-6-
dogsineyi-seongso/ (2026-1-23)

https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-6-dogsineyi-seongso/
https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-6-dogsineyi-seongso/
https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-6-dogsineyi-seongso/

	사랑이라는 위대한 것(6): 독신에의 성소

