
opusdei.org

사랑이라는 위대한 것
(5): 오푸스데이의 소
명이란?

하느님께서는 모든 사람이 들
어갈 수 있는 넓고 관대한 마
음, 그런 마음을 가진 평범한
사람들을 부르십니다.

2025-11-3

(V). 오푸스데이의 소명

예수님께서 하느님의 나라에 대해 말
씀하실 때, 그분은 그것이 그분의 말



씀을 듣는 사람들이 상상할 수 있는
것과는 매우 다른 것이며,오늘날 우
리가 상상하는 경향이 있는 것과도
매우 다른 것임을 알고 계셨습니다.
그래서 그분은 비유를 사용하셨습니
다. 정의를 내리기보다는 신비 속으
로 들어가도록 초대하는 이야기와 이
미지들 말입니다.

예수님께서는 하느님의 나라를 예를
들어 "겨자씨와 같다. 땅에 뿌릴 때에
는 세상의 어떤 씨앗보다도 작다. 그
러나 땅에 뿌려지면 자라나서 어떤
풀보다도 커지고 큰 가지들을 뻗어,
하늘의 새들이 그 그늘에 깃들일 수
있게 된다.” (마르 4,31-32). 작은 씨
앗이 땅에 묻혀 사람들의 눈에서 사
라지고 잊혀집니다. 그러나 역사가
그것과는 무관한 듯이 흘러가는 동안
에도 계속 자랍니다. 아무도 돌보지
않고 아무도 주의를 기울이지 않는
밤에도 자랍니다.



1928년 10월 2일, 하느님께서는 성
호세마리아로 하여금 오직 그분만이
심으실 수 있었던 한 씨앗을 자신의
영혼 안에서 발견하게 하셨습니다.
교회라는큰 밭에서 자라도록 부름받
은 작은 겨자씨 말입니다. 그 씨앗의
유전적 암호를 몇 줄로 기록한 메모
가 보존되어 있습니다: "단순한 그리
스도인들. 누룩이되는 대중. 우리의것
은 평범한 것이며, 자연스러운 것이
다. 수단: 전문적 일. 모두 성인이 되
자! 조용한 헌신"[65]. 하느님께서 그
에게 그 씨앗을 돌볼 사명을 주신 이
후로, 성 호세마리아는 다른 어떤 것
을 위해서도 살지 않았습니다. 그때
모든 것이 약속이고 희망이었던 것
이, 오늘날많은 영혼들을 품고 많은
삶에 맛을 주는 무성한 나무가 되었
습니다.

성인이 되고 싶어하는 것이 정상이
다.



"각 성인은 하나의 사명입니다; 성령
께서 예수 그리스도의 풍요로움에서
가져다가 당신의 백성에게 선물하시
는 메시지입니다"라고 교황께서 쓰셨
습니다[66]. 성 호세마리아는 한 메시
지를 받아 그것을 육화시켰습니다.
그 자신이 메시지가 되었고, 그의 삶
과 말씀이 많은 사람들에게 물음을
던지기 시작했습니다. ¨그대의 삶이
헛된 삶이 되지 않게 하십시오. 유익
한 자취를 남겨 놓으십시오. 그대의
믿음과 사랑의 빛으로 세상을 비추십
시오. 그리고 그대 가슴 속에 간직한
그리스도의 불꽃으로 세상의 모든 길
을 밝히십시오." [67].

그는 그 불을 마음속에 지니고 있었
습니다. 오푸스데이의 첫 충실한 신
자들중 하나로 사제 서품을 받은 호
세 루이스 무스키스가 즉시 감지했듯
이 말입니다. 성 호세마리아와의 첫
만남에서, 성인은 그에게 아마도 아
무도 전에 제기하지 않았던 것에 대
해 말했습니다: 자신의 직장에서 사



도가 되는 것. 그리고 즉시 덧붙였습
니다: "하느님의 사랑보다 더 참된 사
랑은 없습니다!" 이 말이 그의 대화상
대에게 깊은 인상을 주었습니다: "그
것이 영혼의 깊은 곳에서, 하느님을
사랑하는 영혼에서 나온다는 것을 볼
수 있었습니다. 내가 가지고 있던 정
신적 회로들이 그때 완전히 녹아버렸
습니다"[68].

자신만의 소박함과 깊이로, 라칭거
추기경은 "'성인'이라는 단어의 의미
가 시간이 흐르면서 위험한 축소를
겪었으며, 이것이 오늘날에도 여전히
영향을 미치고 있다"고 설명했습니
다. "그것은 우리로 하여금 제단에그
려진 성인들을, 기적과 영웅적덕행을
생각하게 하며,성덕은 선택받은 소수
를 위한 것이고 우리는 그 안에 포함
될 수 없다고 생각하게 합니다.그래
서 우리는 성덕을 그 소수에게, 그 수
를 모르는 소수에게 맡기고, 우리는
단순히 있는 그대로 만족합니다.



이러한 영적 무관심 가운데서, 호세
마리아 에스크리바는 자명종처럼 외
쳤습니다: 아니오, 성덕은 비범한 것
이 아니라 평범한 것, 세례받은 각자
에게 정상적인 것입니다. 성덕은 모
방할 수 없는 어떤 영웅적 행위들에
있는 것이 아니라, 천 가지 형태를 가
지며 어떤 곳에서든 어떤 직업에서든
현실이 될 수 있습니다. 그것이 정상
적인 것입니다"[69]. 따라서 그리스도
인에게는 성인이 되기를 원하는 것이
자연스러운 것입니다. "성인들은 현
대 의학이 조사해야 할 비정상적인
케이스가 아니었습니다. 그분들은 정
상이었습니다. 그분들은 정상입니다.
그대와 같은 육신을 지녔었습니다.
그러나 그분들은 승리하셨습니
다."[70].

오푸스데이 부르심은 이러한 성덕의
정상성에 대한 의식의 각성을 의미합
니다; 이 단순한 메시지, 이 음악의
"연주자"가 되려는 욕망을 의미합니
다. 실제로 "악보들"이 존재합니다:



복음과사도적 저작들; 성 호세마리아
의 삶과 설교; 제2차 바티칸 공의회
의 보편적 성덕 부르심의 선포[71];
그 가르침을 발전시키는 교황들의 최
근 교도권[72]. 따라서 악보들이 존재
합니다; 그러나 음악이 세계의 모든
구석에서 울려 퍼져야 하며, 아직 빛
을 보지 못한 무한한 변주들로: 많은
그리스도인들의 구체적인 삶들로 말
입니다.

그리스도와 함께 사는 것처럼 그리스
도 가까이 있다.

오푸스데이에 영감을 주실 때, 주님
은당신의 교회에 한 길을, 모든종류
의 일상적 풍경에 육화되도록, 매우
다른 사람들의 일, 그리고 평범한 일
상생활과 융합되도록 "설계된"영성을
선물하셨습니다. 성 호세마리아는 이
메시지를 많은 저작들, 강론들, 가족
모임들, 교리 여행들 등에서 전개했
습니다.



"하늘과 땅은 저 먼 지평선쯤에서 한
몸을 이루고 있는 듯합니다. 그런데
하늘과 땅이 정말 한 몸이 되는 것은
하느님의 자녀인 그대 마음 속입니
다." [73].

오푸스데이에의 성소가 사람들을 주
도성으로, 자신의 환경을 개선하려는
의욕으로 가득 채우지만, 근본적으로
무언가를 하도록, 또는이미 손에 들
고 있는 것보다 더 많은 일을 하도록
이끌지는 않는다는 것을 엿보게 하는
말들입니다. 그것은 무엇보다도 다른
방식으로, 하는 모든 일에서 하느님
과 함께 있으면서, 모든것을 그분과
나누려고 노력하면서 하도록 이끕니
다. "내 자녀들이여, 그리스도를 따르
는 것 (...) 이것이 우리의 소명입니다.
그리고 첫 번째 열둘처럼 그분과 함
께 살 정도로 그분을 가까이 따르는
것; 그분과 동일시되어 그분의 생명
을 살 정도로 가까이, 우리가 장애물
을 두지 않을 때, 성 바오로와 함께
'이제는 내가 사는 것이 아니라 그리



스도께서 내 안에 사시는 것입니
다.'(갈라 2,20)라고 말할 수 있는 순
간이 올 때까지"[74].

첫 번째 협력자들 중 한 명은 오푸스
데이의 창립자가 그에게 "하느님께서
당신을 관상의 길로 부르신다"고 말
했을 때의 놀라움을 기억합니다. 결
혼해서 아이들이 있고, 가족을 부양
하기 위해 싸워야 했던 그에게, 그것
은 "진정한 발견"이었습니다[75].

다른 경우에, 성 호세마리아는 조언
했습니다: "이야기하라, 주님과 이야
기하라: '주님, 저는 피곤합니다. 더
이상 할 수 없습니다. 주님, 이것이
잘 안 됩니다; 어떻게 하시겠습니
까?'"[76] 바로 그것이 세상 한가운데
서의관상입니다: 하느님의 시선으로
양육되고, 그분과의지속적인 대화를
통한 현실에 대한 깊고 사랑스러운시
선.

간단히 말해서: "세상 안에 있을수록
더 하느님의 자녀가 돼야 한다.’라는



이 목표를 우리는 완수할 것입니
다."[77]. 그리고 이러한 친밀함, 그분
과의 이토록 강렬한 우정이, 오푸스
데이 성소에 배타적인 것은 아니지만
하느님께서 이 길로 부르시는 그리스
도인들에게 특별히 두드러지는 두 가
지 특징이 싹트는 뿌리입니다:사도가
되어 그리스도를 알리라는 부르심과,
자신의 일을 통해 세상을 변화시키고
하느님과 화해시키라는 사명.

그러나 이들에 대해 자세히 살펴보기
전에, 논리적으로 한 가지 질문이 제
기됩니다: 성덕이 모든 사람을 위한
것이라면, 주님께서 모든 그리스도인
들에게 복음을 전하라고 명하신다면,
세상 한가운데서 하느님을 찾으라는
부르심에 대한 응답으로서 오푸스데
이 성소의 특별한 점은 무엇입니까?

다양한 그리스도교 성소들이 세례로
전달된 생명과 성소의 수로들임을 고
려한다면 비교적 간단히 설명할 수
있습니다. 구체적으로, "오푸스데이



성소는 그리스도교 성소가 요구하는
하느님과 이웃들에 대한 헌신이나 봉
헌을 받아들이고, 품으며, 인도합니
다; 특별히 추가되는 유일한 것은, 정
확히수로입니다: 그 봉헌이 교회의구
체적인 기관(오푸스데이)의 일부를
이루면서 수행된다는 것입니다: 특정
한 영성과 정확한 양성 및 사도적 수
단들을 가지고"[78], 특히 일과 일상
의 평범한 것들을 통해 하느님과 이
웃들을 섬기는 지향입니다.

다시 말해서: 오푸스데이부르심을 발
견하고 받아들이는사람은 다른 이들
을 위해 자신의 생명을 바치기로 결
심하며(이것이 그리스도교 생활의 본
질입니다), 하느님의 손을 잡고, 큰 가
족의 도움을 받아 그 도전에 맞설 길
을 갖습니다. 그래서 이 카리스마가
자신의 내적 생활을 기르고, 지성을
비추며, 인격을 풍요롭게 하여... 실제
로 자신의 삶에서 하느님을 찾을 수
있고, 동시에 그 발견을 나눌 수 있도



록 자신이 할 수 있는 모든 것을 기꺼
이 바칠 준비가 되어 있습니다.

요약하면, 1928년 10월 2일의 신적
비추임과 그에 이어진 다른 비추임들
은 성 호세마리아에게 모든 사람이
성덕과 사도직에 부름받았다는 의식
을 그리스도인들사이에 촉진하는 데
자신의 생명을 바쳐야 한다는 것을
보여주었습니다. 그리고 다른 사람들
과같은 그리스도인들로 구성된 기관
인 오푸스데이를촉진함으로써 이를
해야 한다는 것을: 그 이상을 자신의
것으로 만드는 신적 부르심을 받아들
여, 매일의 현실에서 하느님을 찾는
것이 가능하다는 것을 자신의 삶으로
증언하는 평범한 사람들을.

마음이 넓은 모든 사람이 들어올 수
있다.

자신을 따르는 군중을 보시고, 예수
님께서는 목자 없는 양들처럼 보이는
그 모든 사람들을 불쌍히 여기십니다
(마태 9,36 참조). "그분께서 여러분에



게, 나에게 오십니다. 예수님께서는
우리들의 영혼 때문에 목마르시고 시
장하십니다. 십자가 위에서 그분은
“목마르다”(요한 19,28) 하고 말씀하
셨습니다. 그분은 우리들에게 목말라
하시고, 우리들의 사랑, 우리들의영혼
에 목말라 하십니다. 또한 하늘의 영
원한영광으로 이끌어 주는 십자가의
길을 따라 우리가 인도해야 하는 모
든 영혼에 목말라 하십니다." [79].

오푸스데이 성소는 하느님에 대한 그
굶주림과 목마름의 강한 "전염"을 의
미합니다. 성 호세마리아가 첫 번째
거주지를 발전시키려고 노력할 때,
서두르지 말라고 그에게간곡히 요청
하는 사람들이 있었습니다. 한 피정
에서 그는 기록했습니다: "서두름. 서
두르는 것이 아니다. 예수께서 밀어
주시는 것이다"[80]. 성 바오로처럼
그리스도의 사랑이 그를 재촉했습니
다(2코린 5,14 참조). 그리고하느님께
서는 그와 같은 고요한긴급함으로 우
리가 각자의 문을 두드리기를 원하십



니다: "당신이 누구든지, 당신이 사랑
받고 있다는 것을 깨달으십시오!"[81]

그리고 이것을 자연스럽게, 자연스럽
게, 모든 사람을 사랑하고 사랑받으
며, 도우며, 섬기며, 우리가 아는 것을
전하며, 배우며, 도전과 일들, 문제들
과 근심들을 나누며, 우정의 유대를
만들면서... 우리가 태어나는 곳, 일하
는 곳, 쉬는 곳, 쇼핑하는 곳에서, 우
리는 누룩, 효모, 소금, 세상의 빛이
될 수 있습니다.

하느님께서는당신의 작품에 슈퍼히
어로들을부르지 않으십니다. 모든 사
람이들어갈 수 있는 넓고 관대한 마
음,그런 마음을 가진 평범한 사람들
을 부르십니다. 성 호세마리아는 이
미 초기 텍스트에서 이를 내다보았으
며, 오푸스데이 부르심을 받을 수 있
는 사람들을 생각하면서: "들어갈 수
없는 사람들: 이기주의자들, 겁쟁이
들, 무분별한 자들, 비관주의자들, 미
지근한 자들, 바보들, 게으른 자들, 소



심한 자들, 경박한 자들. 들어갈 수
있는 사람들: 병자들, 하느님의 사랑
받는 자들, 그리고 그들의 약점이 더
클지라도 마음이 넓은 모든 사람
들"[82].

요약하면, 하느님께서 이 길로 자신
들을 부르신다는 것을 발견하는 사람
들은 결함이 있고, 한계가 있고, 비참
함이 있는 사람들일 수 있습니다; 큰
이상들로 가득하고, 사랑하려는 열망
과 다른 사람들에게 하느님의 사랑을
전하려는 열망이 있으면충분합니다.

하느님께서 사랑하시는 것처럼 세상
을 사랑하자

"하느님께서 세상을 너무나 사랑하신
나머지 -요한 복음에서 읽습니다- 외
아들을 내주시어, 그를 믿는 사람은
누구나 멸망하지 않고 영원한 생명을
얻게하셨다"(요한3,16). 하느님께서는
당신의 창조물을열정적으로 사랑하
십니다: 세상은성덕의 장애물이 아닐
뿐만 아니라, 그것의 본래 장소입니



다. 그리고 오푸스데이의 메시지는
그 핵심에 이러한 확신을 담고 있습
니다: 우리는세상에 살고 있음에도
불구하고 성인이 될 수 있는 것이 아
니라, 바로 세상을계기로, 그 안에 깊
이 들어가서성인이 될 수 있습니다.
왜냐하면 세상, 위대함과 비참함, 사
랑과 증오, 원한과 용서, 전쟁과 평화
의 신비로운 혼합체인 세상이 "하느
님의 자녀들의 나타남을 기다리고 있
기"(로마 8,19) 때문입니다.

세상과 우리의 관계를 말하기 위해,
“창세기”는 두 동사를 사용합니다:
"지키다"와 "가꾸다"(창세 2,15 참조).
계명의 준수를 표현하는 데도 사용되
는 첫 번째 것으로, 주님은 우리를 세
상의 책임자로 만드십니다; 우리가
그것을 전제적인 방식으로 사용할 수
없다고 말씀하십니다. "가꾸다"라는
두 번째 단어로, "일하다"(보통 땅을)
와 "예배하다"(민수 8,11 참조)를 모
두 의미하는데, 하느님께서는 일을
경배와 결합시키십니다: 일함으로써



우리는 자신을 실현할 뿐만 아니라
하느님께 기쁜 예배를 드리기도 합니
다. 왜냐하면 우리가 그분께서 사랑
하시는 것처럼 세상을 사랑하기 때문
입니다. 따라서일을 성화하는 것은
궁극적으로 세상을 더 아름답게 만들
고, 그 안에서 하느님을 위한 공간을
만드는 것입니다.

그분 자신이 창조주의 손에서 나온
세상을 지키고 가꾸기를 원하셨으며,
사람의 손으로, 피조물의 손으로 일
하셨습니다. 수세기동안 나자렛의 작
업장에서주님의 숨겨진 생활의 시절
들이 빛이 없는 어둠의 시간들로인식
되었다면, 오푸스데이의 정신의 빛으
로 그것들은 "태양빛처럼 밝아지고
(...), 우리의날들을 비추고 그들에게
진정한 투영을 주는 광채"가 됩니다.
[83].

그래서 성 호세마리아는 자신의 자녀
들에게 주님의 그 생활 부분을 자주
묵상하라고 격려했습니다. 그것은 숨



겨진 조용한 밀알의 성장을 상기시킵
니다. 그렇게 예수께서는 자라셨습니
다. 그분은나중에 자신을 밀알에 비
교하실 것입니다(요한 12,24 참조).
요셉과 그분의 어머니의 작업장에서,
그 작업장-가정에서, 그분의 아버지
께서 바로 그곳에서 그 순간에 구속
을 행하라고 부르신다는 것을 아시면
서.

성가정의 단순한 생활은 비록 보잘것
없어 보이지만, 하느님의 눈에는 사
랑과 보살핌과 유용하려는 의욕으로
인해 엄청난 가치를 지닌 일들이 있
다는 것을 보여줍니다. 결국, 우리가
그것들을 "성소적 의미"로 하기 때문
입니다: "누군가 하느님께서 자신을
어떤 것에 부르신다는 것을, 그것을
위해 만들어졌다는 것을 발견할 때 -
그것이 간호든, 목공이든, 소통이든,
공학이든, 교육이든, 예술이든 다른
어떤 일이든- 그때 그는 자신의 최고
의 희생, 관대함, 헌신의 능력을 발휘
할 수 있을 것입니다"[84].



그래서, "일을 성화하는 것은 일하는
동안 거룩한 무언가를 하는 것이 아
니라, 바로 일 자체를 거룩하게 만드
는 것입니다"[85]. 이렇게, "잘 완성된
인간의 일은 하느님을(...) 모든 것에
서 발견하는 안약이 되었습니다. 그
리고이것은 바로 물질주의가 일을 사
람들을 눈멀게 하고 하느님을 바라보
지 못하게 하는 진흙으로 만들려고
애쓰는 우리 시대에 일어났습니
다"[86].

열매를 맺기 위해서는 알갱이가 숨어
야 하고, 사라져야 합니다. 성 호세마
리아는 자신의 삶을 이렇게 보았습니
다: "숨어서 사라지는 것이 나의 몫이
며, 오직 예수님만이 빛나시게 하는
것"[87]. 그리고 하느님께서는 그분이
오푸스데이에 부르시고 계속 부르실
모든 남녀가 자신의 삶을 그렇게 보
기를 원하십니다.첫 번째 그리스도인
들처럼: 소란을 일으켰다면, 박수를
받기 위해서가 아니라 하느님께서 빛
나실 수 있도록 하기 위해서였던 평



범하고 일반적인 사람들. 무엇보다도,
"그리스도로 살았고 그리스도를 알렸
던 (...): 평화와 기쁨의, 예수님께서 우
리에게 가져다주신 평화와 기쁨의 씨
를 뿌리는 사람들.” [88].

에두아르도 카미노, 카를로스 아이셸
라

성 호세마리아, “내적 수기”, 35
항, P. 로드리게스,F. 오카리스,
J.L. 일라네스,
프란치스코, 교황 권고 “기뻐하
고 즐거워하여라”(2018년 3월
19일), 21항.
성 호세마리아, “길”, 1항.
“길”, 비판-역사 판본, 417항 주
석.
J. 라칭거, 강론, 1992년 5월 19
일, “로마나” 14호(1992), 48쪽
에서 인용, opusdei.org에서 스
페인어로 확인 가능.

• 

• 

• 
• 

• 



제2차 바티칸 공의회, 교의헌장
“인류의 빛”(1964년 10월 21일),
40항.
참조: 요한 바오로 2세, 교황 권
고 “그리스도교 평신도”(1988년
12월 30일), 16-17항; 베네딕토
16세, 일반알현, 2011년 4월 13
일; 그리고 최근에는 프란치스
코 교황의 교황 권고 “기뻐하고
즐거워하여라”(2008년 3월 19
일).
성 호세마리아, “주님과의 대
화”, 비판-역사 판본, 101쪽.
V. 가르시아 오스, "에스크리바
데 발라게르 몬시뇰과의 만남,"
R. 세라노 편, “그들이 본 그분”,
리알프, 마드리드 1992, 83쪽.
성 호세마리아,타하마르 가족
모임 기록, 1972년 10월 22일
(opusdei.org의 다큐멘터리 “일
의 심장”에서 수집).
F. 오카리스, "교회 안에서 오푸
스 데이에의 성소로서의 성소,"
“교회 안의 오푸스데이”, 169쪽.

• 

• 

• 

• 

• 

• 



성호세마리아, “내적 수기”,
1753항, A. 바스케스 데 프라다,
“오푸스데이 설립자”,제1권,리알
프,마드리드 2010, 9판, 511쪽에
서 인용.
성 요한 바오로 2세, “희망의 문
턱을 넘어서”, 플라사 & 하네스,
바르셀로나1994, 19쪽.
성 호세마리아, 훈령, 1934년 4
월 1일, 65항.
성 호세마리아, “그리스도께서
지나가신다”, 14항.
프란치스코, 교황 권고 “그리스
도는 살아계신다”(2019년 3월
25일), 273항.
F. 오카리스, “본성, 은총, 그리고
영광”, 에운사 2000, 263쪽.
복자 알바로 델 포르티요, 서한,
1975년 9월 30일, “가족 서한
집”, 제2권, 63쪽 (AGP, 도서관,
p17).
성 호세마리아, 서한, 1975년 1
월 28일, E. 부르크하르트, J. 로
페스, “성 호세마리아의 가르침

• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 



에서 일상생활과 성화”, 제2권,
리알프, 마드리드 2011, 301쪽
에서인용.

“교회 안의 오푸스데이”, 리알프
1993, 216쪽에서 인용.

“길”, 133항.

성호세마리아, “밭고랑”, 309항.

성호세마리아, “담금질”, 740항.

성 호세마리아, “하느님의 친구들”,
202항.

“그리스도께서 지나가신다”, 30항.

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/ko-kr/article/

sarangiraneun-widaehan-geos-5-
opuseudeiyi-somyeongiran/ (2026-1-30)

https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-5-opuseudeiyi-somyeongiran/
https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-5-opuseudeiyi-somyeongiran/
https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-5-opuseudeiyi-somyeongiran/

	사랑이라는 위대한 것(5): 오푸스데이의 소명이란?

