
opusdei.org

사랑이라는 위대한 것
(11): 사랑의 충만함
을 향해 그리스도와
함께 걸어가기.

“그분께서는 이 세상에서 사
랑하신 당신의 사람들을 끝까
지 사랑하셨다.”(요한 13,1).

2026-1-13

XI. 사랑의 충만함을 향해 그리스도
와 함께 걸어가기.



“그분께서는 이 세상에서 사랑하신
당신의 사람들을 끝까지 사랑하셨
다.”(요한 13,1). 성 요한은 이렇게 자
신의 복음서에서 파스카 만찬이 시작
되기 전 예수님께서 행하신 전례 없
는 행위를 소개합니다. 모두가 이미
식탁에 앉아 있을 때의 일이었습니
다. “식탁에서 일어나시어 겉옷을 벗
으시고 수건을 들어 허리에 두르셨
다. 그리고 대야에 물을 부어 제자들
의 발을 씻어 주시고, 허리에 두르신
수건으로 닦기 시작하셨다.”(요한
13,4-5).

예수님께서는 사도들의 발을 씻어 주
셨습니다. 교회의 터전이 될 연약한
사람들의 발을 말입니다. 그들 모두
는 호수의 폭풍 속에서 두려움을 느
꼈고, 스승이 수많은 군중을 먹이실
능력에 대해 의심했으며, 하늘나라에
서 누가 가장 중요한 사람이 될지에
대해 격렬하게 다투었습니다. 또한
그분을 따르는 것이 얼마나 고통스러
운지 경험하기 시작했습니다.카파르



나움 회당에서의 생명의 빵에 대한
예수님의 설교 이후 많은 이들이 그
분을 떠났지만, 이 제자들은 여전히
이스라엘 땅을 따라 이어지는 그분의
긴 여정을 동행하며, 분위기 속에서
그분의 죽음을 바라는 사람들이 있음
을 알고 있었습니다.

베드로는 일어나고 있는 일을 경악하
며 바라봅니다. 그는 이해할 수 없어
서 반발합니다. “주님, 주님께서 제
발을 씻으시렵니까?” 예수님께서 대
답하십니다. “내가 하는 일을 네가 지
금은 알지 못하지만 나중에는 깨닫게
될 것이다.” 베드로가 고집합니다.
“제 발은 절대로 씻지 못하십니
다.”(요한 13,5-8). 시몬의 대답이 지
닌 급진성이 놀랍습니다. 이는 거부
가 아닙니다. 주님에 대한 사랑이 그
로 하여금 거절하게 만드는 것입니
다. 그러나 주님께서는 그가 틀렸음
을 보여주십니다. “내가 너를 씻지 아
니하면 네가 나와 상관이 없느니
라”(요한 13,8).



나중에 이해하게 될 것이다.

스승과의 첫 만남부터 시몬 베드로는
내적 성장의 길을 걸어왔고,그 길을
통해 예수님이 누구신지, 살아계신
하느님의 아드님이심을을 조금씩 이
해해 왔습니다. 그러나 주님의 수난
이 다가오면서, 그 앞에는 아직 가야
할 길이 많이 남아 있었습니다. 최후
의 만찬에서 두 장면이 이어어집니다
- 발 씻김과 성체성사의 제정 - 이를
통해 베드로는 하느님의 사랑이 어디
까지 이르는지,그리고 이 사랑이 자
신에게 얼마나 개인적으로 요구되는
지를 발견하기 시작할 것입니다. 이
순간, “이웃을 자신처럼 사랑하라”는
계명은 그에게 여전히 하나의 명제일
뿐,예수님께서 바라시는 깊이로 그의
마음에 스며들지 못했습니다. 그래서
그는 반발합니다.하느님의 뜻이 자신
의 스승과 자신을 위해 모든 사람, 그
누구에게든 겸손한 사랑과 봉사의 삶
을 요구한다는 것을 온전히 받아들이
지 못한 것입니다.



이와 같은 경험은 우리 삶에서도 자
주 일어납니다. 우리 역시 이해하기
어렵습니다. 가장 기본적인 진리들을
깨닫기 위해서는 시간이 필요합니다.
우리 마음속에서는 사랑에 대한 큰
열망과 덜 고귀한 의도들이 뒤섞입니
다. 종종 두려움이 우리를 마비시키
고 행동이 따르지 않는 말들로 우리
의 입을 채웁니다. 그럼에도 우리는
주님을 사랑하며,하느님의 소명이 우
리의 가장 소중한 보석임을 깨닫습니
다. 너무나 소중해서 우리는 그것을
얻기 위해 모든 것을 팔았습니다. 동
시에 세월의 흐름, 변화하는 상황, 예
상치 못한 어려움, 일상의 피로는 때
때로 우리 길의 아름다움을 흐리게
할 수 있습니다.

또한, 소명을 사랑의 길로 살아갈 수
있는 인간적·영적 성숙에 도달하지
못한 경우도 있을 수 있습니다. 그러
면 이웃에 대한 사랑이 우리의 개인



적 신비를 축소시키는 여러 왜곡으로
인해 손상될 수 있습니다. 예를 들어,

감정주의: 하느님과 다른 사람
과의 깊은 관계보다는 순간적인
감정이나 사물에 반응하는 것,
의지주의: 그리스도인의 삶이
상당 부분 하느님께서 우리를
사랑하시고 우리를 통해 사랑하
시도록 맡기는 것임을 잊는 것,
완벽주의: 인간의 결함을 하느
님의 계획과 무관한 것으로 보
는 경향,

이러한 왜곡들이 그것입니다.

그러나 하느님께서는 우리의 한계를
이미 아십니다. 우리가 우리의 소명
을 복잡하게 만들거나 왜곡해도, 놀
라거나 지치지 않으십니다. 베드로에
게 그러셨듯, 우리가 죄인일 때 우리
를 부르셨고, 계속해서 말씀하십니
다.“내가 너를 씻지 아니하면 네가 나
와 상관이 없느니라”. 이에, 시몬 베
드로는 무기를 내려놓으며 대답합니

• 

• 

• 



다. “주님, 제 발만 아니라 손과 머리
도 씻어 주십시오.”(요한 13,8-9). 예
수님께서는 베드로를 움직이는 것이
사랑임을 아시고, 그래서 같은 급진
성으로 그에게 대답하십니다. 베드로
의 마음은 그의 특징인 격정으로 반
응합니다. “발뿐 아니라 손과 머리
도”. 이 말들은 매우 급하게 내뱉은
것이었고, 그는 그 말들의 의미를 그
순간 완전히 의식하지 못했습니다.
그 밤에 일어난 사건들은 바로 그것
을 보여줍니다.

그는 나중에, 조금씩 이해하게 될 것
입니다. 수난의 고통을 통해, 부활의
기쁨을 통해,그리고 성령의 작용 아
래에서. 예수님과의 대화를 통해 우
리는, 사랑의 충만함을 향해 걸어가
는 첫 단계가 각자에 대한 예수님의
애정과 부드러움을 발견하는 것임을,
그리고 우리의 연약함과 교정된 비참
함을 통해 그분을 더욱 닮아가게 됨
을 배울 수 있습니다.



자유의 계단.

예수님을 따른다는 것은 그분처럼 사
랑하기를 배우는 것을 의미합니다.이
는 상승하는 길로서 힘들지만, 동시
에 자유의 길이기도 합니다. “우리가
더 자유로울수록, 더 사랑할 수 있습
니다. 그리고 사랑은 요구합니다: "모
든 것을 덮어 주고 모든 것을 믿으며
모든 것을 바라고 모든 것을 견디어
냅니다."(1코린 13,7)”. 아직 젊은 사
제였을 때, 성 호세마리아는 충실한
자유의 상승 여정을 다음과 같이 묘
사했습니다.“계단: 하느님의 뜻에 체
념하기, 하느님의 뜻에 순응하기, 하
느님의 뜻을 원하기, 하느님의 뜻을
사랑하기.”[184]

체념은 자유의 가장 낮은 단계입니
다. 네 가지 중 가장 덜 관대한 태도
로, 쉽게 영적 미지근함으로 타락할
수 있습니다. 이는 성장 없는 견딤,
즉 ‘견디기 위해 견디는 것, 그것이
내게 주어진 것이기 때문’으로 묘사



할 수 있습니다. 물론 인간은 저항을
통해서 자유를 배우고 성장하기도 합
니다. 그러나 체념은 선을 제대로 인
식하지 못하거나 막연히 인식하기 때
문에 기쁨을 만들어내지 못합니다.
한동안 이런 태도를 극복하기 어려울
수도 있으며, 체념에 머물면 점차 슬
픔이 마음을 침범합니다.

반면, 하느님의 뜻에 순응하는 것은
더 높은 상태를 나타냅니다. 사람은
삶의 형태에 맞춰지고, 현실에 순응
하게 됩니다. 이러한 순응을 평범한
사람의 태도와 혼동해서는 안 됩니
다.평범한 사람은 살아갈 꿈, 계획, 희
망이 없습니다.오히려 이는 모든 좋
은 소망이 하느님께 기쁨이 된다는
것을 아는 사람의 현실적 태도입니
다. 이런 의미에서 순응하는 사람은
조금씩 하느님의 논리에 들어가기를
배우며, 하느님을 사랑하는 사람들에
게는 모든 일이 선을 위해 협력한다
는 것을 확신하게 됩니다(로마 8,28
참조). 성 호세마리아는 때때로 성경



의 이미지로 아버지의 계획에 대한
이러한 태도를 표현했습니다:“주님,
제가 당신께 충실하고 순종하도록 도
와주소서, (...) 옹기장이의 손 안의 진
흙처럼. 그래서 제가 살지 않고, 당신
께서, 사랑이신 분께서 제 안에서 살
고 활동하실 것입니다”.[185]

하느님의 뜻을 원하기 시작하는 순
간, 순응의 과정은 이미 날아오를 준
비가 되어 있습니다. “제 안에서 당신
께서, 사랑이신 분께서 살고 활동하
실 것입니다”. 우리가 선택하지 않은
상황들과 사람들이 그 자체로 좋기
때문에 사랑받게 됩니다: 우리는 그
들을 “선택하기로” 결정합니다. “저의
하느님,저는 모든 것을 선택합니
다”[186]라고 리지외의 성녀 데레사
가 말했습니다.그녀는 성 바오로와
함께 “죽음도, 삶도, 천사도, 권세도,
현재의 것도, 미래의 것도, 권능도, 저
높은 곳도, 저 깊은 곳도, 그 밖의 어
떠한 피조물도 우리 주 그리스도 예
수님에게서 드러난 하느님의 사랑에



서 우리를 떼어 놓을 수 없습니
다.”(로마 8,38-39)는 것을 깨달았습
니다. 이렇게 우리는 사물의 불완전
함 한가운데서 상황들이 숨기고 있는
그 “거룩한 무엇”을 발견하게 됩니다.
[187] 하느님의 모상이 다른 사람들
안에서 우리에게 더욱 가시적으로 나
타납니다.

그리스도의 성혈에 스며들어.

이 개인적 성장의 마지막 단계는 우
리를 사랑 앞에 놓습니다.그렇게 우
리는 성 요한이 가르쳐 주듯이 그리
스도교 계시의 핵심에 들어갑니다:
“하느님께서 우리에게 베푸시는 사랑
을 우리는 알게 되었고 또 믿게 되었
습니다.”(1요한 4,16). 사도들의 발을
씻어 주신 후, 주님께서는 왜 그렇게
하셨는지 설명하십니다: “내가 너희
에게 한 것처럼 너희도 하라고, 내가
본을 보여 준 것이다.”(요한 13,15).
이제 그들은 새 계명을 들을 준비가
되었습니다. “내가 너희를 사랑한 것



처럼 너희도 서로 사랑하여라.”(요한
13,34). 이 사랑은 가장 큰 사랑으로,
그분처럼 자신의 생명까지 바치며 사
랑하기를 배우는 것입니다.“아버지께
서는 내가 목숨을 내놓기 때문에 나
를 사랑하신다. 그렇게 하여 나는 목
숨을 다시 얻는다. 아무도 나에게서
목숨을 빼앗지 못한다. 내가 스스로
그것을 내놓는 것이다. 나는 목숨을
내놓을 권한도 있고 그것을 다시 얻
을 권한도 있다.”(요한 10,17-18). 그
리스도교 사랑의 특징은 자신을 내어
주는 것, 자기 자신에서 나가는 것,
하느님 아버지께서 우리 각자를 위해
바라신 현실에 열정을 다해 헌신하는
것입니다. 그것이 하느님의 뜻을 사
랑하는 것입니다.즉, 우리를 내부로부
터 밀어내어 우리 자신에서 나가게
하는 기쁘고 창조적인 확신이며,역설
적으로 우리 자신을 참되게 발견하는
유일한 길입니다 “정녕 자기 목숨을
구하려는 사람은 목숨을 잃을 것이
고,나 때문에 자기 목숨을 잃는 사람
은 목숨을 얻을 것이다.”(마태 16,25).



그러나 이 사랑은 “일종의 극단적인
도덕적 노력, 인본주의의 더 높은 단
계”에 있지 않습니다.[188] 새 계명의
새로움은 “오직 그리스도와의 친교의
선물에서,그분 안에서 사는 것에서만
올 수 있습니다”[189]. 그래서 주님께
서는 새 계명을 계시하시는 동시에
사도들에게 사랑의 성사를 주십니다.
성체성사는 그 순간부터 그리스도교
생활의 중심에 있습니다.그리고 이것
은 이론적 진리가 아니라 생명적 필
요입니다.[190]

“그리스도의 손이 밀밭에서 우리를
잡아내셨습니다. 파종하는 이가 상처
난 손으로 밀 한 줌을 움켜쥡니다. 그
리스도의 성혈이 씨앗을 적시고, 스
며들게 합니다. 그런 다음 주님께서
는 그 밀을 공중에 던지시니, 죽음으
로써 생명이 되고, 땅에 묻혀서 황금
이삭으로 번식할 수 있게 됩니다”.우
리는 그리스도의 성혈에 스며들어 살
기 때문에 자신을 내어줄 수 있으며,
그 성혈이 우리로 하여금 우리 자신



에게 죽어 기쁨과 평화의 풍성한 열
매를 맺게 합니다. 예수님의 희생에
우리가 참여하고 성체성사 안에서 그
분의 실재적 현존을 흠숭하는 것은
중단 없이 이웃 사랑으로 이어집니
다. 그래서 “다른 사람들에게 자신을
바치고, 그리스도를 알게 도와주는
하느님의 사명에 충실하지 않는 사람
은 성체의 빵이 무엇인지 이해하기
어려울 것입니다”. 그리고 그 역도 마
찬가지입니다. “거룩한 성체를 감사
히 여기고 사랑하기 위해서는 예수님
의 길을 걸어야 합니다. 밀알이 되고,
우리 자신에게 죽고, 생명으로 가득
차서 부활하고, 풍성한 열매를 맺는
것입니다. 백 배로!”[192]

성체적 일치

“예수님께서는 갈릴래아에서 그러셨
듯이 우리 가운데를 걸으십니다.그분
은 우리 거리를 지나시고, 멈춰 서서
서두르지 않고 우리 눈을 바라보십니
다.그분의 부르심은 매력적이고 매혹



적입니다”[193]. 누군가가 그분 곁을
걸어가기로,그분과의 친교 안에서 살
기로 결심할 때, 삶이 밝아지고 점차
진정한 “성체적 일치”를 얻게 됩니다.
[194] 우리가 그분에게서 받는 사랑
과 가까움이 그분께서 자신을 내어주
셨듯이 우리가 다른 사람들에게 자신
을 내어줄 수 있게 합니다. 그렇게 사
람은 자신의 마음 안에서 그리스도의
사랑의 성장을 방해하는 장애물들을
조금씩 발견하고 몰아냅니다. 예를
들어, 자신의 의무 이행에서 최소한
의 노력을 기울이려는 경향; 다른 사
람들에 대한 애정과 봉사에서 지나칠
까 두려워하는 마음; 사람들의 한계
앞에서 이해 부족, 다른 사람들로부
터 선행의 인정을 요구하여 의향의
정직함을 흐리게 하는 교만.

성 호세마리아는 그리스도께 자신을
맡기고 그분의 부르심을 충실하게 따
르는 사람들의 기쁜 삶에 대해 감동
적으로 말했습니다. “그 길은 -그는
말했습니다-한 단어로 요약됩니다:



사랑하기. 사랑한다는 것은 큰 마음
을 갖는 것, 우리 주변 사람들의 걱정
을 느끼는 것, 용서하고 이해할 줄 아
는 것: 예수 그리스도와 함께 모든 영
혼을 위해 희생하는 것입니다”.[195]
우리는 이것이 우리 능력을 넘어서는
것임을 압니다. 그래서 우리는 주님
께 자신과 같은 크기의 마음을 주시
도록 자주 청해야 합니다. 그렇게 “우
리가 그리스도의 마음으로 사랑한다
면 봉사하는 법을 배우고,명료하고
사랑으로 진리를 수호할 것입니다
(...). 오직 그 그리스도의 생명을 우리
안에 재현함으로써만 우리는 그것을
다른 사람들에게 전할 수 있습니다.
오직 밀알의 죽음을 경험함으로써만
우리는 땅의 심장부에서 일하고, 내
부로부터 변화시키고, 결실하게 만들
수 있습니다”.[196] 이것이 충실함의
길이며, 사랑의 길이므로 행복의 길
이기도 합니다.

폴 뮐러 신부



[184]성 호세마리아, “길”, 774번.

[185] 성 호세마리아, “담금질”, 875
번. 예레미야 18,6 참조: "진흙이 토기
장이 손에 있음 같이 이스라엘 족속
아 너희가 내 손에 있느니라".

[186] 리지외의 성녀 데레사, “한 영
혼의 이야기”, 1장.

[187] 성 호세마리아, “대화”, 114번
참조.

[188] J. 라칭거 -- 베네딕토 16세, “나
자렛 예수”. “예루살렘 입성에서 부활
까지”, Encuentro, 바르셀로나 2011
년, 81쪽.

[189] 같은 곳, 82쪽.

[190] 성 호세마리아, “그리스도께서
지나가신다”, 154번 참조.

[191] 같은 곳, 3번.

[192] 같은 곳, 158번.



[193] 프란치스코, 교황 권고 “그리스
도는 살아계신다”(2019년 3월 25일),
277번.

[194] 베네딕토 16세, 교황 권고 “사
랑의 성사”(2007년 2월 22일), 83번
참조.

[195] “그리스도께서 지나가신다”,
158번.

[196] 같은 곳.

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/ko-kr/article/

sarangiraneun-widaehan-geos-11-
sarangyi-cungmanhameul-hyanghae-
geuriseudowa-hamgge-geoleogagi/

(2026-1-13)

https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-11-sarangyi-cungmanhameul-hyanghae-geuriseudowa-hamgge-geoleogagi/
https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-11-sarangyi-cungmanhameul-hyanghae-geuriseudowa-hamgge-geoleogagi/
https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-11-sarangyi-cungmanhameul-hyanghae-geuriseudowa-hamgge-geoleogagi/
https://opusdei.org/ko-kr/article/sarangiraneun-widaehan-geos-11-sarangyi-cungmanhameul-hyanghae-geuriseudowa-hamgge-geoleogagi/

	사랑이라는 위대한 것(11): 사랑의 충만함을 향해 그리스도와 함께 걸어가기.

