
opusdei.org

절제와 자아 통제 (1
부)

호세마리아 성인은 다음과 같
이 역설했다. “아이들에게 금
욕을 가르치십시오. 그렇지 않
으면 당신은 아무것도 이뤄낼
수 없을 것입니다.” 가족에 관
한 연속 기획으로 새로 나온
글. 이 중 5개가 영어로 소개
되었다.

2012-7-23



부모가 자녀들을 교육시킬 때, 아이
들이 왜 최신 유행을 따르거나 인터
넷 서핑을 하거나 컴퓨터 게임을 하
지 못하게 하냐고 되묻는 것은 매우
흔한 일이다. 이에 대한 흔한 대답은
종종 간단하게 “왜냐하면 우리 형편
에 맞지 않으니까”, 또는 “너는 숙제
부터 끝내야 하니까”, 좀더 발전된 대
답으로는 “그렇게 되다가는 너 기분
에 끌려 다니게 되니까”일 것이다.

이들 모두 어느 정도까지는 잠시의
곤경을 면할 수 있는 대답이다. 하지
만 동시에, 아이들 눈에는 절제라는
미덕이 보이기보다는 단순히 그들을
끌리게 하는 것들을 부정하는 소리로
들릴 수 있다.

하지만 절제는 다른 도덕적 가치들과
마찬가지로, 기본적으로 긍정적인 가
치이다. 이는 한 개인이 자신을 완전
히 통제할 수 있게 함으로써, 감정이
나 기분, 선호와 갈망, 그리고 가장
내밀한 성향까지도 조절할 수 있게



돕는다. 다시 말하면, 절제는 물질
(goods)을 사용하는 것과 더 높은 선
(good)에 대한 열망 사이에 균형을
이룰 수 있도록 한다. [1] 이러한 맥락
에서 토마스 아퀴나스 성인은 절제를
감각적 그리고 영적 생활 모두의 근
원이라고 했다. [2] 사실 우리가 진복
팔단을 주의 깊게 음미해보면, 여덟
가지 행복의 원리 모두 어떤 식으로
든 절제와 관련이 있다. 절제가 없으
면 그 누구도 하느님을 볼 수 없고,
위로를 받지 못하고, 땅을 차지하지
못하고, 하늘나라에 들어갈 수 없고,
부정의를 인내심 있게 참을 수 없다.
[3] 절제는 인간의 마음이 모든 도덕
적 가치들을 실행할 수 있는 힘을 준
다.

자아 통제 (Self-mastery)

기독교는 쾌락(pleasure)이 '허용된
다'고 말하는 것에 머물지 않는다. 오
히려 하느님께서 쾌락(pleasure)을 인
간 본성의 일부로 만드셨으므로 긍정



적인 선 (good)이자, 우리 자신의 성
향을 만족시키는 결과로 바라본다.
하지만 이러한 시각은 원죄에 대한
자각과 공존할 수 있기 때문에 우리
의 마음에 혼란을 가져온다. 우리는
모두 바오로 사도가 왜 “악을 바라지
않으면서도 그것을 하고 맙니다.”라
고 말했는지 이해할 수 있다. [4] 이는
마치, 아담과 이브가 원죄를 지은 이
후로 죄와 악이 인간의 마음에 들어
와서 우리 스스로가 자기 방어를 하
는 듯이 보인다. 여기에서 절제의 명
확한 역할이 나타난다. 이것은 바로
인간의 개인적인 내면을 보호하고 방
향타 역할을 하는 것이다.

‘길’이 남성과 여성의 삶에서 절제를
수행하도록 돕는 가르침들 중 하나는
“거절하는 것에 익숙해 지는 것”이다.
[5] 호세마리아 성인이 그의 고해자
에게 이 의미에 대해서 설명할 때 이
렇게 말했다. “욕망과 감각에 따르는
것은 쉽다…” [6] 한 모임에서 그는 다
음과 같이 언급했다.



“우리가 ‘예’라고 말할 때는 모든 것
이 쉽다. 하지만 우리가 ‘아니오’라고
말해야만 할 때는 망설이기가 쉽고,
이를 표현하기 보다는 입을 다물 수
있다. 이러한 어려움을 극복하기 위
해서 우리는 ‘아니오’라고 말하는 데
에 익숙해져야 한다. 왜냐하면 그로
인한 내면의 승리는 평화를 가져다
주고, 결과적으로 우리 각 가정에 평
화가 깃들고, 이 평화는 나아가 사회
와 전 세계로 퍼질 것이기 때문이
다.” [7] 

‘아니오’라고 말하는 것은 종종 평화
의 근원이 되는 내면의 승리를 가져
다 준다. 이는 우리 자아의 욕망, 무
질서한 열망 등 우리 안에서 하느님
에게서 멀어지게 만드는 것들을 부정
하는 것을 의미한다. 동시에 이는 우
리 자신의 자유를 긍정하고 세상 안
에서, 그리고 세상을 향해서 입장을
분명히 하기 위해 필수적이다.



어떤 사람이 모든 사람과 모든 대상
에 일견 매혹적으로 보이는 ‘예’라고
대답을 한다면, 그 사람은 다른 이들
의 의지에 의해 움직이는 꼭두각시가
되어 자신을 ‘몰개인화’ 시키는 것이
다. 아마도 우리 주위에는 자신의 환
경에서 오는 욕구나 주위 사람들로부
터 느껴지는 갈망에 ‘아니오’라고 대
답하지 못하는 사람이 있을 수 있다.
그들은 ‘아니오’라고 말함으로써 자신
의 인생을 복잡하게 만들 능력이 없
는, 개성 없는 아첨꾼이거나 위선자
들이다.

모든 것에 ‘예’라고 말하는 사람은 결
국, 자신의 바깥에 있는 모든 것은 그
에게 덜 중요하다는 것을 보여준다.
반면에, 자신의 마음에 보물을 간직
하고 있음을 아는 사람은 [8] 이에 반
대되는 어떤 것에도 맞설 필요를 느
낀다. 따라서 무엇인가에 ‘아니오’라
고 말하는 것은, 무엇보다도 자기 자
신을 다른 선한 것에 헌신하는 것이
고, 자신을 이 세상에 자리매김 시키



는 것이고, 자신의 가치 척도를 다른
사람들에게 확인시키는 것이고, 자신
의 주체적인 삶과 행동 방식인 것이
다. 이는 결국, 자신의 개성을 구축하
고, 자신이 진실로 가치 있게 여기는
것에 헌신하고, 스스로의 행동을 통
해 알려지기 원하는 것임을 의미한
다.

“차분하다 (well-tempered)”라는 표
현은 종종 우직하고 한결 같음을 나
타내기 위해 사용된다. “절제
(temperance)는 자아 통제이다.” 자
아 통제는 어떤 개인이 다음과 같은
것을 인지할 때 얻어진다. “우리 몸과
영혼이 경험하는 것 모두를 자유롭게
내버려 두어서는 안 된다. 우리가 할
수 있는 모든 것을 해서는 안 된다.
우리가 소위 말하는 본능에 따르는
것은 쉽지만, 그 길은 결국 슬픔과 절
망에 의한 고립으로 귀결되기 마련이
다.” [9] 이런 사람들은 기만적인 행복
을 찾거나 순간의 감각과 같이 결코
우리를 만족시킬 수 없는 외적인 자



극에 의존하게 된다. 무절제한 사람
은 이런 저런 대상을 쫓아다니다가
끝없는 방황의 덫에 걸리게 되어 자
아로부터 헤어날 수 없이 멀어지게
되고 결코 평화를 찾을 수 없다. 이런
사람은 언제나 불만족해있어서, 마치
자신의 상황을 받아들일 수 없는 것
처럼 살고, 언제나 새로운 감각을 찾
으러 다녀야 하는 것처럼 보인다.

어떤 악습들은 무절제라기 보다는 죄
악의 노예이다. 사도 바오로가 말한
것처럼, 그들은 자신을 방탕에 내맡
겼다. [10] 무절제한 사람은 항상 새
로운 감각과 쾌락을 찾아 덤벼대고
자아 통제를 잃은 것처럼 보인다. 반
면에, 절제의 열매는 평온하고 차분
하다. 절제는 열망과 욕구를 숨죽이
거나 부정하지 않고, 오히려 한 개인
이 자신의 진정한 주인이 되도록 한
다. “질서의 평온한 상태” [11] 인 평
화는 오직 자신에 대해 확신을 가지
고 있고 자신을 내어놓을 준비가 되
어 있는 마음에서만 발견된다.



절제와 온건함 (Temperance and
moderation)

어떻게 한 사람이 다른 사람에게 절
제의 미덕을 가르칠 수 있을까? 호세
마리아 성인은 종종 이 질문을 던졌
고 두 가지 요점- 인간의 자유를 증진
시키면서 스스로 모범을 보이는 것-
을 강조했다. 그는 부모가 자녀를 다
음과 같이 가르쳐야 한다고 말했다.

“절제력 있게 살고 스파르타 방식처
럼 기독교적 삶을 사는 것. 이는 어렵
지만 당신은 반드시 그들에게 금욕을
가르칠 용기를 가져야 한다. 그렇지
않으면 당신은 아무것도 이루지 못할
것이다.” [12] 

첫번째로, 부모들은 인격적으로 그리
스도적 금욕 생활을 이끌 수 있어야
한다. 금욕은 사람들을 이성적으로
행동하도록 돕기 때문에, 교육 받은
사람들은 그 효과를 안다. 만일 부모
들이 자신들의 절제 있는 생활을 통
해 영혼의 기쁨과 평화를 보여줄 수



있다면, 아이들은 그들을 따라 할 유
인을 갖는다. 이 미덕을 전달하는 가
장 간단하면서도 자연스러운 방법은
가정에서, 특히 아이들이 어린 가정
에서 이뤄진다. 부모가 변덕스럽게
보일 수 있는 농담을 관두거나, 자신
의 휴식시간을 가족을 위해 희생하는
것을 보일 때 (예를 들어서 아이들의
숙제를 돕는다거나, 막내를 목욕시키
고 먹여주거나, 아이들과 놀아주는
일), 아이들은 이러한 행동들의 의미
를 파악하고 자신들이 가정에서 갖는
중요성을 깨닫게 된다.

둘째로, 절제의 미덕을 바람직한 생
활방식으로 바라볼 수 있어야 한다.
물론 부모가 절제 있게 생활할 때 이
러한 미덕을 아이들에게 물려주는 것
이 더 쉽다. 하지만 가끔은 부모가 아
이들의 정당한 자유를 방해하거나 자
신들의 고유한 생활 방식을 “강요”한
다는 생각이 들 수도 있다. 더 나아가
서는 아이들이 원하는 것을 억누르는
것이 과연 효과적일지 의문이 들 수



도 있다. 아이들의 충동을 저지하더
라도 그 갈망이 그대로 있거나 오히
려 강해지지 않을까? 특히 아이들의
친구들은 이미 갖고 있는 경우라면?
아이들은 친구들과의 관계에서 ‘차별
받는다’고 느낄 수도 있다. 심지어는
아이들이 부모로부터 멀어지거나 반
항하는 계기가 될 수도 있다.

하지만 우리가 현실적이라면, 이런
반론들 중 그 무엇도 설득력 있지 않
다는 것을 알 수 있다. 우리가 절제
있게 산다면, 절제는 좋은 것이며 아
이들에게 견딜 수 없는 짐을 비이성
적으로 부과하는 것이 아니라, 아이
들의 인생을 준비시키는 것임을 알
수 있다. 호세마리아 성인이 역설했
듯이, 금욕적인 삶은 그리스도인의
삶이다. 절제는 원죄가 인간의 본성
에 들여놓은 혼돈 상태에 질서를 만
드는 필수적인 미덕이다.

절제는 자신의 진정한 주인이 되고
싶은 사람이라면 누구나 다 습득해야



하는 미덕이다. 따라서 우리는 왜 절
제 있게 살아야 하고, 각 상황에서 어
떻게 실행할 수 있는지 설명할 수 있
어야 한다. 경우에 따라서는 주님께
도움을 청하면서 일시적 기분이나 아
이들의 갈망 (자연적이긴 하지만 강
한 성욕의 초기단계에 의해 오염된
욕구)에 맞설 수 있어야 한다.

자유와 절제 (Freedom and
temperance)

무엇보다도, 아이를 키울 때 동시에
떠오르는 질문은 절제와 자유이다.
자유는 한 인간의 존재를 통괄하는
것이고 모든 교육의 가장 밑바탕이
되는 것이기 때문에, 이 두 가지 영역
은 절대 분리될 수 없다. 교육은 각
개인이 자신의 인생을 올바로 형성해
나가기 위한 결정을 자유롭게 내릴
수 있도록 돕는다.

이러한 과정은 부모가 자녀의 의지를
대신하고 매 순간을 통제하거나, 아
이의 인격이나 스스로의 판단이 길러



질 여지를 남겨두지 않을 정도로 과
도한 권위를 휘두르는 보호적인 태도
에 의하는 것이 아니다. 이러한 방식
들은 한 개인의 “대체물”을 만들거나
개성 없는 인간을 만들 뿐이다.

올바른 접근 방법은 아이들이 자기
나이에 맞는 결정을 스스로 내릴 수
있도록 하면서, 자신의 행동이 낳는
결과를 보여주면서 선택하는 것을 배
우도록 가르치는 것이다. 동시에 자
녀들은 올바로 선택하기 위해, 또는
잘못된 결정을 바로 잡을 수 있기 위
해서, 부모와 자신의 교육에 관련된
모든 사람들의 지지를 느낄 수 있어
야 한다.

호세마리아 성인의 어린 시절의 이야
기를 들어보자. 그의 부모님은 그가
사달라는 것마다 모두 사주지 않았
고, 그가 좋아하지 않는 음식을 줄 때
는 다른 먹을 것을 준비하지 않았다.
결국 어느 날 이 어린 소년은 그가 싫
어하는 음식을 벽에 던져버렸다. 그



의 부모님은 그가 자신이 한 행동이
무엇을 초래했는지 볼 수 있도록 몇
달간 벽에 음식 자국을 그대로 남겨
두었다. [13] 

호세마리아 성인 부모님의 태도는 우
리가 잠깐의 기분에 말려들지 않기
위해 어떻게 아이의 자유와 부모로서
의 엄격함을 조화시킬 수 있는지를
보여준다. 물론 각 상황에서의 대처
방식은 다를 것이다. 아이를 기르는
데 있어서는 누구에게나 적용될 수
있는 쉬운 방법이 있지 않다. 중요한
것은 각 자녀에게 가장 잘 적용되는
방식을 찾는 것이고, 어떤 가치가 소
중하게 여겨져야 하는 것이고 어떤
가치가 해로운 것인지를 가르치는 것
이다. 어떤 경우에도 자유에 대한 존
중을 강조하는 것이 최선이고, 아이
가 비합리적이거나 임의적이라고 느
낄 수 있더라도 누군가의 판단을 항
상 강요하는 것보다는 가끔 실수하는
것은 괜찮다.



호세마리아 성인의 이 작은 일화는
절제를 교육시키는 중요 분야 중 하
나인 식사 시간의 예를 보여준다. 식
사 예절에 관한 모든 교육은 자녀들
이 절제를 배울 수 있도록 돕는다.

물론 인생 각 단계의 특별한 상황마
다 다른 방식의 교육이 필요하다. 가
령 청소년기에는 친구를 사귀는 데
특히 더 신중해야 하고, 부모들은 자
녀들에게 더 자세히 그 이유를 설명
할 수 있다. 하지만 식사시간의 절제
는 유아기부터 쉽게 가르칠 수 있고,
이로 인해 길러진 인내심과 자아 통
제는 아이가 청소년기에 절제와 관련
해 어려움을 겪을 때 도움이 될 수 있
다.

따라서 다양한 반찬을 준비한 다음
아이가 가장 좋아하지 않는 음식부터
먹게 한다든지, 음식을 남기지 않게
한다든지, 식기류의 올바른 사용을
가르친다든지, 다른 사람들이 먹을
준비가 된 다음에 먹기 시작하도록



한다든지 등의 예는 아이가 의지를
기르도록 하는 구체적인 방법들이다.
특히 유아기 때 부모가 보여주는 가
정 내에서의 절제에 관한 환경은 아
이들에 의해 자연스럽게 습득된다.

예를 들어 부모가 남은 음식을 버리
지 않고 다른 음식을 만드는 데 사용
한다거나, 식사시간 이외에 간식을
먹지 않는다거나, 무척 맛있어 보이
는 디저트가 있어도 다른 사람들이
먹기까지 기다리는 행동을 보이면,
아이들은 이러한 행동이 자연스러운
것이라고 여기게 된다. 나중에 적절
한 기회가 오면 아이들에게 이렇게
행동하는 이유를 알아듣기 쉽게 말해
줄 수 있다. 이를테면, 다른 사람들에
게 관대하기 위해서라든지, 다른 가
족들에게 애정을 보여주기 위해서라
든지, 또는 예수님께 작은 희생을 바
치기 위해서라든지 등과 같이, 아이
들은 어른들이 생각하는 것보다 더
곧잘 이해하는 이유들 말이다.



J.M. Martin and J. de la Vega

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/ko-kr/article/
jeoljewa-jaa-tongje-1bu/ (2026-1-21)

https://opusdei.org/ko-kr/article/jeoljewa-jaa-tongje-1bu/
https://opusdei.org/ko-kr/article/jeoljewa-jaa-tongje-1bu/

	절제와 자아 통제 (1부)

