
opusdei.org

교황 베네딕토 16세
의 첫 회칙

다음은 교황 베네딕토 16세의
첫 회칙 ｢하느님은 사랑이십
니다｣(Deus Caritas Est)의 전
문 요약입니다. 그리스도교의
사랑에 관한 이 회칙은 예수
성탄 대축일인 2005년 12월
25일에 서명되었습니다.

2006-2-26

바티칸 통신(VIS), 2006년 1월 25일



｢하느님은 사랑이십니다｣(Deus
Caritas Est)

회칙 ｢하느님은 사랑이십니다｣는 크
게 두 부분으로 나누어져 있다. 제1
부 ‘창조와 구원 역사 안에서 사랑의
일치’는 다양한 차원의 사랑, 곧 ‘에로
스’(eros)와 ‘필리아’(philia)와 ‘아가
페’(agape)에 관하여 신학적 철학적
성찰을 제시하며, 인간에 대한 하느
님의 사랑과 그 사랑이 인간의 사랑
과 맺는 본질적 관계의 일부 측면들
을 강조하고 있다. 제2부 ‘사랑의 공
동체인 교회의 사랑의 실천’은 이웃
사랑의 계명의 구체적인 실천에 관하
여 다루고 있다.

제1부 창조와 구원 역사 안에서 사랑
의 일치

오늘날 가장 많이 사용되고 자주 남
용되는 단어 가운데 하나인 ‘사랑’이
라는 말은 매우 광범위한 의미를 지
닙니다. 그러나 사랑의 전형은 고대



그리스에서 ‘에로스’라고 부른 남녀
간의 사랑입니다. 성경에서 특히 신
약 성경에서는 ‘사랑’의 개념이 더욱
심오하게 발전되어, ‘에로스’라는 말
대신에 봉헌하는 사랑을 나타내는
‘아가페’라는 용어를 사용합니다.

그리스도교에서 근본적으로 새롭게
시작된 사랑에 대한 이러한 새로운
관점은, 부정적인 의미에서 ‘에로
스’와 모든 육체적인 것을 거부하는
것으로 흔히 간주되어 왔습니다. 물
론 그러한 경향이 있어왔지만, 그 발
전의 의미는 전혀 다릅니다. ‘에로
스’는 창조주께서 인간 본성 안에 심
어 주신 것으로, 그 본래의 품위를 잃
고 순전히 ‘섹스’의 차원으로 전락하
여 상품화되는 일이 없도록, 단련되
고 정화되고 성숙되어야 합니다.

그리스도교 신앙은 언제나 인간을 정
신과 물질이 서로 결합된 존재로 여
김으로써, 인간에게 새로운 숭고함을
부여해 왔습니다. ‘에로스’의 문제는



인간의 몸과 영혼이 완전한 조화를
이룰 때에 극복된다고 말할 수 있습
니다. 이 때 사랑은 참으로 ‘황홀경’에
이릅니다. 곧 사라져 버리는 순간적
도취라는 의미의 황홀경이 아니라,
자신 안에 갇혀 있는 ‘나’에서 영원히
벗어나 자신을 내어주는 자유로 나아
가는, 그리하여 자신을 재발견하는,
아니 그보다는 하느님을 발견하게 되
는 황홀경인 것입니다. 이처럼 ‘에로
스’는 인간이 ‘황홀경 안에서’ 신적인
것을 지향하도록 인간을 드높일 수
있습니다.

궁극적으로 ‘에로스’와 ‘아가페’를 서
로 완전히 분리시켜서는 안 됩니다.
사실상, ‘에로스’와 ‘아가페’는 다른
차원이기는 하지만 이 둘이 올바른
균형을 이룰수록 사랑의 참 본질은
더욱 잘 실현됩니다. 본래 ‘에로스’는
무엇보다도 갈망이지만, 다른 사람에
게 다가감에 따라 자신의 문제보다는
언제나 다른 사람의 행복을 더 추구
하게 되고 다른 사람을 위하여 자신



을 내어주며 다른 사람을 위하여 ‘존
재’하고자 열망하게 됩니다. 이렇게
하여 다른 사람의 일부가 되고 ‘아가
페’가 달성됩니다.

가장 완전한 ‘에로스-아가페’의 형태
는 하느님의 구현된 사랑이신 예수
그리스도 안에서 볼 수 있습니다. 예
수님께서는 인류를 드높이시고 구원
하시고자 자신을 내어주신 당신의 십
자가 죽음을 통하여 가장 숭고한 형
태의 사랑을 드러내셨습니다. 예수님
께서는 성찬례를 제정하시어 이러한
봉헌 행위가 지속되게 하셨습니다.
성찬례에서 예수님께서는 빵과 포도
주의 형상 아래 새로운 만나로 우리
에게 당신 자신을 내어주심으로써 우
리를 당신께 결합시키십니다. 우리
역시 성찬례에 참여함으로써 예수님
의 역동적인 봉헌 행위에 참여하게
됩니다. 곧 우리는 예수님께 결합되
고, 동시에 그분께서 당신 자신을 내
어주시는 다른 모든 이와 결합되는
것입니다. 따라서 우리는 모두 ‘한



몸’이 됩니다. 이러한 방식으로, 하느
님 사랑과 이웃 사랑은 서로 참된 융
합을 이루게 됩니다. 이 이중 계명은
하느님의 ‘아가페’와 만남으로써 단지
하나의 요구에 그치는 것이 아니라,
사랑에 대한 ‘명령’이 될 수 있습니다.
하느님께서 먼저 우리에게 사랑을 베
푸셨기 때문입니다.

제2부 사랑의 공동체인 교회의 사랑
의 실천

하느님께 대한 사랑에 뿌리를 두고
있는 이웃 사랑은 모든 개별 그리스
도인의 의무일 뿐만 아니라 자선 활
동을 통하여 삼위일체의 사랑을 반영
하여야 하는 교회 공동체 전체의 의
무이기도 합니다. 이러한 의무를 깨
닫는 것은 교회 초창기부터 교회의
가장 중요한 일이 되어 왔으며, 곧이
어 이러한 활동을 더욱 효과적으로
실현하기 위한 조직의 필요성이 명백
해졌습니다.



그에 따라 이웃에 대한 사랑의 봉사
로서 ‘부제직’이 교회의 기본 조직 안
에 생겨났습니다. 그것은 공동체 안
에서 질서 있게 총체적으로 실천되는
사랑에 대한 구체적이면서 동시에 영
적인 봉사입니다. 교회가 점차 성장
하면서 사랑의 실천이 교회의 근본
측면의 하나로 입증되었습니다. 따라
서 교회의 내적 본성은 세 가지 의무
로 표현됩니다. 곧, 하느님 말씀을 선
포하고(‘선포-증언’), 성사를 거행하며
(‘예배’), 사랑을 실천하는(‘봉사’) 일입
니다. 이 의무들은 서로 연결되어 있
어서 분리될 수 없습니다.

19 세기에 들어 교회의 자선 활동에
근본적으로 반대하는 움직임이 일어
났습니다. 그러한 자선 활동은 정의
에 위배되며, 현상 유지에 그칠 뿐이
라는 것입니다. 개별적인 자선 활동
을 통하여 교회는 기존의 불공정한
제도를 유지하는 데에 일조하여 그러
한 불의를 어느 정도 참을만하게 만
들고, 그럼으로써 더 나은 세상을 위



한 잠재적 변화와 혁명에 장애가 된
다는 논리를 폈습니다.

이처럼, 마르크스주의는 세상 혁명을
통하여, 또 그러한 혁명을 준비함으
로써 사회 문제들에 대한 해결책을
제시하고자 하였으나, 그 꿈은 시간
이 지나면서 깨어져버렸습니다. 교도
권은 레오 13세의 회칙 「새로운 사
태」(Rerum novarum, 1891)를 시작
으로 요한 바오로 2세의 세 회칙 「노
동하는 인간」(Laborem exercens,
1981),「사회적 관심」(Sollicitudo rei
socialis, 1987), 「백주년」(Centesimus
annus, 1991)에 이르기까지 점점 더
큰 관심을 가지고 사회 문제를 고찰
해 왔고, 새로운 문제들에 부딪힐 때
마다 매우 정교한 사회 교리를 발전
시켜 왔으며 교회의 울타리 밖에서도
매우 타당한 지침을 제시해 왔습니
다.

사회와 국가 안에 올바른 질서를 형
성하는 일은 정치의 근본 의무이므로



교회의 직접적인 임무는 될 수 없습
니다. 가톨릭 사회 교리는 국가에 대
한 권력을 교회에 부여하고자 하는
것이 아니라, 단지 이성을 순화하고
조명하여 양심 형성에 이바지함으로
써 정의의 참된 요구들을 파악하고
인식하여 실천할 수 있게 하려는 것
입니다. 그러나 아무리 정당한 국법
이라고 해도 사랑의 봉사를 불필요한
것으로 만드는 국법은 없습니다. 모
든 것을 제공해 주려는 국가는 관료
주의의 도구가 되어 버리기 때문에
고통 받는 인간, 곧 모든 인간이 필요
로 하는 인격적인 사랑의 봉헌을 보
장해 줄 수 없습니다. 사랑을 중요시
하지 않는 사람은 누구나 인간도 중
요시하지 않게 됩니다.

우리 시대에, 세계화가 가져 온 긍정
적인 효과 가운데 하나는 이웃에 대
한 관심이 국가 공동체의 경계를 넘
어 전 세계적 차원으로 확대되는 경
향이 있다는 사실입니다. 국가 조직
들과 인도주의 단체들은 다양한 방식



으로 시민 사회의 연대를 도우며, 이
에 따라 자선 단체들이 많이 생겨났
습니다. 가톨릭 교회 안에도 다른 교
회 공동체들과 마찬가지로 새로운 형
태의 자선 활동들이 생겨났습니다.
이러한 다양한 주체들 사이에 효과적
인 협력이 이루어진다면 매우 바람직
할 것입니다. 물론, 교회의 자선 활동
이 널리 조직화된 자선 단체 안에서
단순히 또 다른 하나의 자선 활동이
되어 본래의 정체성을 잃는 일이 없
어야 합니다. 교회의 자선 활동은 그
리스도교와 교회의 사랑의 본질을 드
러내 주는 광채를 지녀야 합니다. 그
러므로:

그리스도교의 자선 활동은 전문적 능
력과는 별도로, 사랑으로 신자들의
마음을 어루만져 그들 안에 다른 사
람들에 대한 사랑을 불러일으켜 주신
그리스도를 인격적 으로 만나는 체험
을 바탕으로 하여야 합니다.



그리스도교의 자선 활동은 당파나 이
념에서 벗어나 있어야 합니다. 착한
사마리아 사람의 원칙이며 예수님의
원칙이기도 한 그리스도인의 원칙은
‘살피는 마음’입니다. 곧 사랑이 필요
한 곳이 어디인지 살펴서 그에 따라
행동하는 것입니다.

또한 그리스도교의 자선 활동은 오늘
날 이른바 개종 권유의 역할을 해서
는 안 됩니다. 사랑은 거저 베푸는 것
이므로, 다른 목적을 위해서 쓰여서
는 안 됩니다. 그러나 하느님과 그리
스도를 접어 두고 자선 활동을 해야
한다는 뜻은 아닙니다. 그리스도인들
은 하느님에 대해 말해야 할 때와 침
묵하며 사랑으로 드러나도록 할 때를
압니다. 바오로 성인의 사랑의 찬가
를 모든 교회 봉사의 ‘대헌장’으로 삼
아, 교회 봉사가 단순한 행동주의로
전락되는 위험을 막아야 합니다.

이러한 맥락에서, 자선 활동에 투신
하고 있는 수많은 그리스도인들에게



영향을 미칠 수 있는 세속주의의 위
험에 직면하여, 우리는 기도의 중요
성을 재확인하여야 합니다. 그리스도
와 만나는 생생한 체험은, 자선 활동
가들이 한편으로는 마치 하느님께서
도 하실 수 없는 것처럼 보이는 일들
을 당장 하겠다고 주장하는 이념들에
빠지거나, 다른 한편으로는 무기력과
체념에 굴복하려는 유혹을 피할 수
있습니다. 행동만을 요구하는 것처럼
보이는 상황에서도 기도는 시간 낭비
가 아닙니다. 기도하는 사람은 하느
님의 계획을 바꾸거나 고치려는 것이
아니라 오히려 성모님과 성인들의 모
범을 따라, 이 세상의 모든 어둠과 이
기심을 물리치는 사랑의 힘과 빛을
하느님에게서 이끌어 내고자 합니다.

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/ko-kr/article/

gyohwang-benedigto-16seyi-ceos-
hoecig/ (2026-2-3)

https://opusdei.org/ko-kr/article/gyohwang-benedigto-16seyi-ceos-hoecig/
https://opusdei.org/ko-kr/article/gyohwang-benedigto-16seyi-ceos-hoecig/
https://opusdei.org/ko-kr/article/gyohwang-benedigto-16seyi-ceos-hoecig/

	교황 베네딕토 16세의 첫 회칙

