
opusdei.org

黙想の祈り：四旬節
第2主日（B年）

黙想のテーマ：「アブラハ
ム、信仰の模範」「神は御子
を死に渡す」「神の声を聞
く」

アブラハム、信仰の模範

神は御子を死に渡す

神の声を聞く

四旬節第二主日の今日はアブラハム
の姿を観想することにします。アブ



ラハムは神のお望みに注意深く心を
傾け、神の招きに従って歩みまし
た。創世記は、神がある日、驚くべ
き頼みでアブラハムを試みられたこ
とを語っています。それは、命の神
には相応しくないと思えることでし
た。長年、希望のうちに祈り続けた
後、ついに息子イサクが生まれまし
た。彼には多くの民となる約束がか
かっていました。突然、主は、アブ
ラハムがそれまでに聞いていたこと
とは矛盾することを頼みます。「あ
なたの息子、あなたの愛する独り子
イサクを連れて、モリヤの地に行き
なさい。わたしが命じる山の一つに
登り、彼を焼き尽くす献げ物として
ささげなさい」（創世記22･2）。

神の頼みは驚くべきものですが、ア
ブラハムは直ちに応えます。「二人
は一緒に歩いて行った。神が命じら
れた場所に着くと、アブラハムはそ
こに祭壇を築き、薪を並べ、息子イ
ザクを縛って祭壇の薪の上に載せ



た。そしてアブラハムは、手を伸ば
して刃物を取り、息子を屠ろうとし
た」（創世記22･8ｰ10）。理解する
ことも受け入れることも非常に難し
い神のみ旨ですが、アブラハムの信
仰は揺らいだりためらったりするこ
ともありません。「神が人を死者の
中から生き返らせることもおできに
なる」（ヘブライ書11･19）と、固
く信じていたからです。

最後の瞬間主の御使いが現れアブラ
ハムの手を止めます。天使は、息子
さえ惜しまなかったことについて、
アブラハムを二度、神のみ名におい
てを称えます。アブラハムは、神に
「はい」（創世記22･1､11）と答え
ることを学びました。確かに、なぜ
神が愛する息子をいけにえとして捧
げることをお望みになったか理解で
きなかったはずです。しかし主と言
い争うことも反抗することもなかっ
たのです。最初からしてきたよう
に、今度も、主が彼の人生に企画さ



れたプランを受け入れます。あらゆ
る状況には明暗があるものです。
「彼はまったく『神のことばに服従
する』心を持っており、それに従い
ます」[1]。主への答えによって「ア
ブラハムは、信仰をもって神のみ旨
を信じ、それに従う者の模範となり
ました。み旨が難しいものであった
り、不可解で悲劇的であった時でさ
え模範的でした」[2]。

この神秘的な出来事の意味は、カル
ワリオの丘におけるキリストの贖い
のいけにえで明らかになります。モ
リアの地はまさしくエルサレムが建
設される場所です。成就されなかっ
たイサクのいけにえは、御父の独り
子キリストのいけにえの象徴です。
キリストは新たな民、全人類が招か
れている教会を作るため、十字架上
でお亡くなりになりました。神はイ



サクを、またアブラハムの心をおゆ
るしになりましたが、御独り子には
そうなさらず、私たちすべての人の
ために死にお渡しになったのです
（ローマ8･32参照）。「主は、イサ
クをいけにえにするばかりになった
とき、アブラハムの腕を止めました
が、私たちの贖いのため、ためらう
ことなく御独り子をいけにえにな
さったのです」[3]。

両方の場面において、愛する息子を
捧げる父親の姿、父親の望みを進ん
で受け入れる息子、そして山の上の
木（薪）の祭壇上でのいけにえがあ
ります。アブラハムにとって息子を
捧げることは信仰の行為であり、父
なる神なるにとってそれは愛の行為
でした。キリストは愛されている存
在であり唯一の御子だからです。
ローマ書でパウロは、そのことを黙
想し、気持ちを高ぶらせながら言い
ます。「もし神がわたしたちの味方
であるならば、だれがわたしたちに



敵対できますか。わたしたちすべて
のために、その御子をさえ惜しまず
死に渡された方は、御子と一緒にす
べてのものをわたしたちに賜らない
はずがありましょうか」（ローマ8･
31ｰ32）。神愛の神秘は、十字架の
いけにえにおいて輝きます。そこに
愛が隠されています。ただ死がある
のみだと思われるそこにおいて神は
その寛大さを表わします。人間が非
難し侮辱する所で神は救霊を実現し
てその光栄を表わします。

喜びと悲しみに彩られた人間の生涯
は、カルワリオにおけるイエスのい
けにえの光を通して理解されます。
まさに悲しみがもっともひどい時
に、私たちは、子としての感覚に
よって、十字架に遭遇する時にも神
が私たちを祝福されることを理解す
ることができます。十字架は罰でも
なければ、主がお忘れになった訳で
もありません。そうではなく、まっ
たくその逆で、その時こそこれまで



以上に御父であられるのです。この
ように聖ホセマリアは自身の体験か
ら教えています。「この喜ばしい神
との父子関係に、私は絶えず支えを
求めてきました。どのような事情が
あっても、時によって色合いは異
なったけれども、いつも神に申し上
げたものです。主よ、私をこのよう
な場に置き、あれこれと仕事をお任
せになったのはあなたです。あなた
を深く信頼いたします。あなたが私
の父であることはよく承知しており
ます、と。子供たちが父親に全幅の
信頼を寄せる様子を幾度となく目に
してきました」[4]。

四旬節第二主日の福音は、私たちを
別の山、タボル山の頂きに導きま
す。そこで私たちはイエスと語り合
うモーセとエリアを目にします。不
意に雲が彼らを覆い、同時に「これ



はわたしの愛する子。これに聞け」
（マルコ9･7）という天からの声を
聞きます。三人の使徒たち、ペト
ロ、ヤコブ、ヨハネはご変容の目撃
者です。それにも関わらず、彼らは
見ていることが分からなかったばか
りか、後ほどイエスがご自分の死と
復活について話されたことの真意も
把握できませんでした(マルコ9･9,10
参照)。

私たちも度々、この使徒たちと似た
ことを経験するのではないでしょう
か。ある時期には神との親しさを特
別強く感じ、ペトロのように「わた
したちがここにいるのは、すばらし
いことです。仮小屋を三つ建てま
しょう」（マルコ9･5）と言いたく
なることがあります。人生におい
て、神の現存を特別に楽しみ、でき
るだけそれが長引くようにと望みま
す。しかし、「この地上では、だれ
も『タボル山の上に』住むことはあ
りません。実際、人生は信仰の旅路



です。この信仰の旅路を、わたした
ちは明るい光のもとではなく、薄明
りの中で歩みます。暗闇の中を歩く
こともあれば、真の闇の中を歩くこ
ともあります。このような暗闇の中
にいるとき、わたしたちの神との関
係は、見ることよりも、聞くことに
よっていっそう成長します。あえて
いえば、観想は、目を閉じた状態で
も行われます。それを可能にするの
は、わたしたちの中に神のことばに
よって灯された、内的な光です」
[5]。

「これはわたしの愛する子。これに
聞け」（マルコ9･7）。これが私た
ちキリスト者への四旬節中の務めで
す。すなわち、キリストに耳を傾
け、その声に従うことです。これ
は、主の復活祭への準備期間を有効
に過ごすため、教会が私たちに与え
る霊的な糧のベースになることで
す。キリストの声は神の御子の声で
あり心惜しみなく神に応えるよう励



まします。私たちの食べ物も主と同
じ御父のみ旨を果たす事だからで
す。私たちの御母は、耳を傾け聞く
ことを通して、ご生涯を歩まれまし
た。彼女は神からのお言葉を心に留
め、絶えず黙想しておられたので
す。そしてそれは、多くの場合、御
子のご生活の出来事を通してもたら
されました。聖母は、理解できない
ことを含めてそれらの出来事の中
に、主の神秘的な声を聞きとりまし
た。

[1] カトリック教会のカテキズム、
2570番。

[2] フランシスコ、一般謁見演説、
2020年6月3日。

[3] 聖ヨハネ・パウロ二世、説教、
1997年2月2日。



[4] 聖ホセマリア『神の朋友』143
番。

[5] ベネディクト十六世、「お告げ
の祈り」のことば、2006年3月12
日。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/meditation/

mokusou-shijyunsetsu-daini-shujitu/
(2026/02/01)

https://opusdei.org/ja-jp/meditation/mokusou-shijyunsetsu-daini-shujitu/
https://opusdei.org/ja-jp/meditation/mokusou-shijyunsetsu-daini-shujitu/

	黙想の祈り：四旬節第2主日（B年）

