
opusdei.org

黙想：王であるキリ
スト（C年）

黙想のテーマ：「宇宙と私た
ち一人ひとりの王であるイエ
ス」「見かけは弱いキリスト
の支配」「奉仕こそが本当の
力」

宇宙と私たち一人ひとりの王である
イエス

見かけは弱いキリストの支配

奉仕こそが本当の力



王であるキリストの祭日で、典礼暦
年が終わります。教会は、この数週
間に最終的な真理を考察するよう勧
めています。それは、イエス・キリ
ストが世界の歴史の主であると同時
に、個々の人生の主でもあることを
確信するよう、私たちを導きます。
「御子は見えない神の姿であり、す
べてのものが造られる前に生まれた
方です。天にあるものも地にあるも
のも（…）、万物は御子において造
られ（ました）」（コロサイ1･
15-16）。主がご存じない出来事は
何一つありません。すべてを統治し
ておられるので、私たちの願いや望
みが失われることは決してありませ
ん。

「Regnare Christum volumus（キリ
ストに支配していただきたい）」
──これは福者アルバロ・デル・ポ
ルティーリョが司教叙階のときに選
んだモットーであり、聖ホセマリア
が若い頃から繰り返していた射祷で



もあります。「キリストが支配なさ
るのは、何よりもまず、私たちの心
です。しかし、どのようにしてお前
を支配させるつもりなのかとおたず
ねになるとすれば、どう答えましょ
うか。私なら次のように答えるで
しょう。キリストの支配を実現させ
るためには、豊かな恩恵が必要で
す、と。恩恵の助けがあればこそ、
最後の鼓動、臨終の時の一息、ぼん
やりとした視線、ありふれたこと
ば、最も人間的な感情に至るまで、
王であるリストに対するホザンナに
変えることができるのです」[1]。

「イエスは今日、ご自分をわたした
ちの王にしてほしいと求めておられ
ます。ご自分のことばと、模範と、
さらには十字架上でいけにえとして
ささげられたいのちをもって、わた
したちを死から救ってくださった
王、道に迷う人に道──王自身のこ
とです──を示し、疑いや恐れや
日々の試練が刻まれるわたしたちの



人生に新な光を照らす王です。ただ
し、イエスの国は、この世に属さな
いことを忘れてはなりません。この
かたはわたしたちに、自らの過ちや
罪ゆえのつらい試練を課すこともあ
りますが、わたしたちのいのちに新
しい意味をもたらしてくださいま
す。ただしそのためには、この世と
その王たちの論理に従わない、とい
う条件を満たさなければなりませ
ん」[2]。

臨終間際のイエスを、民の長や兵士
たちは侮辱し始めました。「お前が
ユダヤ人の王なら、自分を救ってみ
ろ」（ルカ23･37）。彼らの目に
は、その王権は隠されていました。
彼らにとって権力とは、西方世界に
知られた広い地域を政治的に支配す
る力を意味していたからです。十字
架上で死にかけている人物が、重要



な存在であるとは考えられなかった
のです。

しかし、主の答えは、弁明なしの意
味深いものでした。主の支配は自ら
を捧げることであり、そこから救い
が始まるのです。イエスは「最後ま
で父の御心を果たし、武器や暴力で
はなく、いのちを与える愛という見
かけの弱さによって、御国を打ち立
てようと望んでおられたのです。神
の国はこの地上の国々とはまったく
異なります」[3]。この〈見かけの弱
さ〉こそが、人々の自由を勝ち取り
ます。主のはかなさが、世界と人々
にいのちを吹き込み、悪から善を引
き出し、強制せずに恵みを注ぎま
す。

おそらく、この〈弱さ〉こそが〈善
き盗賊〉の心をとらえたのでしょ
う。仲間の盗賊がイエスをあざけ
り、自分たちを十字架から救えと
言ったのに対し、彼はもっと大胆な



願いをしました。「あなたの御国に
おいでになるときには、わたしを思
い出してください」（ルカ23･
42）。彼はその王国がこの世のもの
ではないと理解していました。だか
らこそ、彼は自分の苦しみの仲間で
あるイエスに願ったのです。そして
その王から彼が得たのは、想像をは
るかに超えるものでした。「はっき
り言っておくが、あなたは今日わた
しと一緒に楽園にいる」（ルカ23･
43）。

すべてのキリスト者は、人々の間を
通り過ぎる〈キリスト〉になるよう
召されています。十字架上の主を見
つめるとき、私たちは彼のように自
分を与えるよう、駆り立てられま
す。その模範は、条件なしに愛する
ことへと私たちを導きます。自らを
ささげる人は武器を捨て、自らを弁



護することをやめます。そうして、
私たちは、無理強いせずに耳を傾け
ること、他人の良さを評価するこ
と、自分の時間や内的な喜びや見返
りを期待せずに差し出すことを学び
ます。

人々がイエスをあざけったときのキ
リストの君臨の姿から、私たちは、
自分の正しさを証明したり、自分の
思い通りに進めようとしたりするの
は、あまり意味がないことを発見し
ます。たとえ善行であっても、キリ
ストがご受難においてそうであった
ように、真実に仕える心でなされな
いなら、価値を失ってしまいます。
「奉仕──これは私の好きなことば
です。王であるお方に仕え、この王
ゆえに、その御血によって贖われた
すべての人々に仕えること。キリス
ト信者が奉仕の精神を学ぶことがで
きればと思います。私たちの、この
奉仕への精神を学ぶ決心を主に打ち
明け、助けを願いましょう。奉仕す



ることによってのみ、キリストを知
り、愛し、またキリストを人々に知
らせ、人々がもっとキリストを愛す
るようにすることができるからで
す」[4]。

大天使聖ガブリエルはマリアに、御
子が永遠に王国を治めることになる
と告げました。マリアは、御子が生
まれる前にそれを信じました。後
年、惑うことなく、イエスの王権が
どのようなものであるかを理解する
でしょう。私たちも、母であるマリ
アに願いましょう。御子の柔和な支
配の仕方を、ますます深く理解し、
そのように生きることができますよ
うにと。

[1] 聖ホセマリア『知識の香』181
番。



[2] フランシスコ、 「お告げの祈
り」でのことば、2018年11月25日。

[3] ベネディクト十六世、説教、
2012年11月25日。

[4] 聖ホセマリア『知識の香』182
番。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/meditation/

mokusou-oudearu-kirisuto/
(2026/02/01)

https://opusdei.org/ja-jp/meditation/mokusou-oudearu-kirisuto/
https://opusdei.org/ja-jp/meditation/mokusou-oudearu-kirisuto/

	黙想：王であるキリスト（C年）

