
opusdei.org

属人区長の手紙
（2025年3月10日）|
喜びについて

この司牧書簡において、オプ
ス・デイ属人区長は、聖ホセ
マリアの教えに沿って、喜び
のいくつかの側面について内
省するよう招きます。

2025/03/10

愛する皆さんへ。イエスが私の子ど
もたちを守ってくださいますよう
に！



1. 数週間前に皆さんの姉妹の一人か
らもらった提案を受けて、私は、こ
の短い手紙において、喜びのいくつ
かの側面について、特に聖ホセマリ
アの言葉を黙想しながら、皆さんと
ともに考えたいと思います。

一般的に、喜びとは善を所有し、そ
れを経験することによって生じるも
のです。そして、その善の種類に
よって、喜びの強さや持続性は異な
ります。もし、喜びが単なる一時的
な善の経験から生じるものではな
く、自己の実存全体から来るもので
あれば、それは通常「幸福」と呼ば
れるものになります。いずれにせ
よ、最も深い喜びと幸福は、愛に根
ざしています。

世界にとっても教会にとっても、今
は困難な時代です（そして、オプ
ス・デイは教会の一部分です）。実
のところ、何らかの形でどの時代に
も光と影があるものです。そういっ



た意味でも、喜びの態度を育むこと
は特に必要となります。私たちはど
んなときも、どのような状況にあっ
ても、満足していることができます
し、そうあるべきです。なぜなら、
それは主が望んでいることだからで
す。「わたしの喜びがあなたがたの
内にあり、あなたがたの喜びが満た
されるように」（ヨハネ15･11）。
これはイエスが使徒たちに語った言
葉ですが、その後に続くすべての
人々にも向けられています。ですか
ら、「喜びは、神の子の生活の本質
的なあり方です」[1]。

逆に、「悲しみは、自分自身への無
秩序な愛によって引き起こされる悪
徳であり、同時にそれは、諸々の悪
徳の中の一つではなく、悪徳全般の
根源となるものです」[2]。この聖ト
マス・アクィナスの言葉は、たとえ
ば愛する人の死に直面したときの悲
しみなどを考慮すると、奇妙に聞こ
えるかもしれません。しかし実のと



ころ、このような状況は必ずしも、
聖トマスが先の言葉で用いた意味で
の「悲しみ」を引き起こすわけでは
なく、「痛み」をもたらすもので
す。そして、この悲しみと痛みとい
う二つの現実は同じものではありま
せん。実際、すべての痛みや自己放
棄が悲しみを生むわけではありませ
ん。それらを愛とともに、そして愛
によって受け入れるときは特にその
ように言えます。たとえば、母親の
子供のための犠牲、そしてときに大
きな犠牲は、痛みを伴うかもしれま
せんが、それが必ずしも悲しみをも
たらすわけではありません。

「幸せになるために必要なことは、
楽な生活ではなく、愛する心であ
る」[3]。ビラ・テベレにおいて、晩
年の7、8年間の創立者を間近に見な
がら彼の言葉に接したすべての人
は、彼が本当に喜びに満ち、幸せで
あったことを知っています。しか
し、その時期は、聖ホセマリアに



とって非常に多くの苦しみを伴う年
月でもありました。肉体的な苦しみ
だけでなく、何よりも当時の教会の
困難な状況に深く心を痛めていたの
です。

信仰の喜び

2. 神の恵みによって高められた自然
の喜びは、特に神の計画との一致に
おいて表れるものです。ベツレヘム
の羊飼いたちに、天使たちはイエス
の誕生という「大きな喜び」（ルカ
2･10）を告げました。東方の博士た
ちは、再び「その星を見て喜びにあ
ふれ」ました（マタイ2･10）。そし
て、使徒たちは復活したイエスを見
て喜びに満たされました（ヨハネ
20･20参照）。

キリスト者の喜びは、単なる「健康
な動物」[4]の喜びではなく、霊魂に
おける聖霊の実りです（ガラテヤ5･
22参照）。それゆえ本質的に永続す



るものです。神を基とするからで
す。ですから聖パウロは諭します：
「主において常に喜びなさい。重ね
て言います、喜びなさい」（フィリ
ピ4･4）。

この“主における”喜びとは、神の
「父としての愛」に対する信仰の喜
びです。「喜びとは、神の子である
ことを自覚したとき必ず湧いてくる
もの、私たちを受け入れ、助け、赦
す、父なる神に特別に愛されている
ことを自覚すれば、当然もつことが
できるものである。これを決して忘
れないように。たとえすべてが駄目
になったように思えるときも、本当
は何も駄目になっていないのであ
る。神が戦いに敗れることはあり得
ないのだから」[5]。

しかし、困難や苦しみに直面する
と、私たちの弱さゆえに、この喜び
が薄れてしまうことがあり得ます。
特に、神の全能の愛に対する信仰が



弱まるとき、そのようなことが起こ
り得ます。「神の子であるキリスト
者、信仰によって生きる者は、苦し
みや涙を経験することがあります。
心が痛む動機はあるかもしれませ
ん。しかし、悲しみに浸る理由はあ
りません」[6]。そういった意味で
も、喜びを育む―あるいは取り戻す
―ためには、神の愛に対する信仰の
確信を新たにすることが大切です。
そのことにより、私たちは聖ヨハネ
とともに「わたしたちは、わたした
ちに対する神の愛を知り、また信じ
ています」（一ヨハネ 4･16）と言う
ことができます。

信仰は―言葉を伴おうが、そうでな
かろうが―何らかの形で祈りに表れ
ます。そして、祈りとともに喜びが
訪れます。なぜなら、「キリスト者
が信仰を生きるとき―言葉だけの信
仰ではなく、その人の個人的な祈り
の実践に根ざした信仰を生きるとき
―、神の愛に対する確信は、喜びと



内的自由のうちに表れる」[7]からで
す。

希望における喜び（ローマ12･
12）

3. 「神が私たちを愛していること」
に対する信仰は、大きな希望をもた
らします。このことを理解すると、
「信仰とは、望んでいる事柄を確信
（…）することです」（ヘブライ
11･1）というヘブライ人への手紙の
言葉の意味も自ずと明らかになって
きます。本質的に希望は「将来の可
能な善」に向けられます。そして、
信仰によって私たちが望む善とは、
根本的に、栄光における神との決定
的な一致による完全な幸福と喜びで
す。聖パウロが述べているように、
それは「あなたがたのために天に蓄
えられている希望」（コロサイ1･
5）です。この確実性は私たちに
「目的地へと到着するための手段が
欠けることはない」という確信を与



えます。私たちが、その手段を自由
に受け入れ、必要なだけ、何度でも
〈再びはじめる〉ならば、目的地へ
到着することができるのです。

そして、さまざまな状況において、
神のみ旨を前にして、自分は不適格
であり無力であると感じるときでさ
え、私たちは「不可能なことに対す
る確信」[8]を持つことができます。
まさに、創立者がオプス・デイを始
めた頃、手段が何もない中、しかも
強力な反キリスト教的な社会環境に
おいて、そうであったように。

4. 私たちは「欺くことのない希望」
を持っています。そしてそれを常に
持つことができます。それは、自分
自身やこの世の何かに対する確信に
よるものではなく、「わたしたちに
与えられた聖霊によって、神の愛が
わたしたちの心に注がれているから
です」（ローマ 5･5）。



ときには、さまざまな困難によっ
て、たとえば使徒職が効果的ではな
い、努力や祈りの成果が目に見えな
い、などと考えることがあるかもし
れません。しかし私たちは、主にお
いて私たちの働きは決して無駄にな
らないことをよく知っています（一
コリント15･58参照）。この信仰の
確信をしばしば新たにすることは大
切です。創立者のパドレも「何ひと
つ失われることはない」と保証して
います。

希望と喜びは神の賜物です。それゆ
え、聖パウロはすべての人のために
その賜物を祈りました：「希望の源
である神が、信仰によって得られる
あらゆる喜びと平和とであなたがた
を満たし、聖霊の力によって希望に
満ちあふれさせてくださるように」
（ローマ 15･13）。



愛する心の喜び

5. 神と他者への愛は、喜びと信仰、
そして希望とも結びついています。
「愛する人は、希望の喜びを持って
います。それは、偉大な愛である主
と出会うことへの希望の喜びです」
[9]。

愛の表現はさまざまですが、それは
本質において同じものです。それ
は、愛する相手の善を望むこと（そ
して可能な限り、それを実現しよう
と努めること）と、その善がついに
実現したときの喜びです。

では、主への愛の場合、私たちは神
に対して、まだ神が持っていない何
かの善を望むことができるでしょう
か？主は、私たちを自由な存在とし
て創造するにあたり、私たちの自由
という〈リスク〉を取ったというこ
とを私たちは知っています[10]。私た
ちは神が渇望しているものを神に与



えないという選択をすることができ
ます。神が渇望しているもの、それ
は私たちの愛です。なんらかの形
で、神への愛の喜びとは、単に神を
愛することによる自分自身の善に関
するものだけではなく、それに加え
て、神に私たちの愛を与えることが
できるという喜びでもあるのです。

愛は喜びの源であり、特にその喜び
は他者への献身に表れます。私たち
は、欠点を抱えながらも、「平和と
喜びの種まき人」[11]になるべく努め
ることができます。そのようにし
て、他者の喜びを見て私たち自身も
喜び、そして、創立者のように心か
ら「私の喜びは、皆さんの喜びで
す」[12]と言うことができるでしょ
う。

6. 「真の愛は自分の殻を抜け出して
すべてを捧げるよう要求するのであ
る。本物の愛には喜びが伴うが、そ
の喜びの根は十字架の形をしている



のだ」[13]。何より、神への愛のゆえ
に担う十字架は、至福の源です。主
ご自身が私たちにこう教えていま
す：「わたしのためにののしられ、
迫害され、身に覚えのないことであ
らゆる悪口を浴びせられるとき、あ
なたがたは幸いである。喜びなさ
い。大いに喜びなさい。天には大き
な報いがある。あなたがたより前の
預言者たちも、同じように迫害され
たのである」（マタイ 5･11-12）。
実に、真福八端の一つひとつは、喜
びの根源を示しています：「真福八
端は、常にあなたを喜びへと導きま
す。それらは、喜びへと至る道なの
です」[14]。

私たちは、さまざまな理由で喜びを
失うことがあります。特に、自らの
弱さを目の当たりにするときや、自
分の罪を自覚するとき、その喜びが
揺らぐことがあります。しかし、神
の愛への信仰と、それに伴う確かな
希望は、聖ホセマリアが言うよう



に、「悔い改めの深い喜び」[15]の基
盤となります。それゆえ私たちは、
たとえ限界や欠点があったとして
も、主の助けと愛情をもって、
「人々のため歩みやすく愛すべき道
を整え」[16]ることもできるのです。

神の母であり、私たちの母であるマ
リアに向かって、私たちは「Causa
nostrae laetitiae（わたしたちの喜び
の源）」と呼びかけます。私たちが
いつも喜びに満ちているように、そ
して人生のあらゆる状況において平
和と喜びの種まき人となれるよう
に、聖母が助けてくださいますよう
に。特に、この希望の聖年に、教皇
フランシスコの苦しみに強く一致し
ながら、このことを聖母に今、願い
求めましょう。

すべての愛情をこめて皆さんを祝福
します

皆さんのパドレ、フェルナンド



ローマ、2025年3月10日

[1] 手紙13、99番。著者名の記載の
ない引用は、聖ホセマリアのもの。

[2] 聖トマス、Summa Theologica,
II-II, q. 28, a. 4, ad 1。「悲しみは利
己主義の産物」（『神の朋友』92
番）。

[3] 『拓』795番。

[4] 『道』659番参照。

[5] 『鍛』332番。

[6] 「信仰の豊かさ」1969年11月2日
のABC紙に掲載。

[7] 同。

[8] 手紙29、60番。



[9] フランシスコ、一般謁見演説、
2017年3月15日。

[10] 『神の朋友』35番参照。

[11] 『拓』59番。

[12] 手紙14、1番。

[13] 『鍛』28番。

[14] フランシスコ、説教、2020年1
月29日。

[15] 手紙（1974年2月14日）、7
番。

[16] 『拓』63番。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

zokujinkuchou-tegami-20250310/
(2026/01/20)

https://opusdei.org/ja-jp/article/zokujinkuchou-tegami-20250310/
https://opusdei.org/ja-jp/article/zokujinkuchou-tegami-20250310/

	属人区長の手紙（2025年3月10日）| 喜びについて
	信仰の喜び
	希望における喜び（ローマ12･12）
	愛する心の喜び


