
opusdei.org

聖ホセマリアの手紙6
番（オプス・デイへ
の召命の主な特徴に
ついて）

オプス・デイへの召命の特徴
と、教会に奉仕する福音宣教
の使命について。また、
Sincerus est［誠実である］
というラテン語の冒頭句に
よって名付けられてもいる手
紙で、1940年3月11日の日付
が記され、1966年11月22日
に送られているが、すでに
1963年2月に印刷されていた
ことが知られている。



2024/11/27

ホセマリア・エスクリバー・デ・バ
ラゲル

手紙６番（1940年3月11日）

（『書簡集II』に収録）

ルイス・カノ編

目 次

この版について

この手紙の主なテーマ

手紙

・キリストに協力することへの呼び
かけ



・犠牲における喜び

・神との親子関係

・この世のただ中で世の光となる

・仲介者キリストとの一致

・世俗生活の現実であり、聖性の手
段である仕事

・この世のただ中にあって観想的で
あること

・神への希望と信頼：喜び

・この世において聖性を求める

・聖性への召命はすべての人のため
のもの

・光の源である愛

・聖霊の働き

・魂の渇き



・オプス・デイへの召命はすべての
信者に向けられている

・神の呼びかけに応える自由

・わたしたちの使徒職は偉大なカテ
ケージス

・キリスト教の光

・自然さと、個人としてまた集団と
しての謙遜

・平和と一致を促進する

・わたしたちの精神はすべての人を
尊重するよう促す

・友情は信頼の雰囲気を生み出す

・オプス・デイの生き方から法的な
道が生まれる



聖書からの引用はフランシスコ会聖
書研究所訳注『聖書』（2015年版）
を使用しました。ただし、文脈に応
じて訳文を調整したところ、あるい
は原典で引用されているテキストに
準じて訳しなおしたところがありま
す。

本文中イタリックで記されている箇
所は太字で表しています。ただし、
それが聖書などからの引用である場
合、また文脈から考えて適当とみな
した場合には、太字にせず、「 」
（カギカッコ）でくくりました。

なお、本文中のラテン語テキストは
そのままにし、訳を［ ］内に入れて
付け加えました。

この版について



この版に収められているのは、聖ホ
セマリアの一通の手紙（1940年3月
11日の日付が記されている）で、そ
こではオプス・デイの召命と使命の
さまざまな面について、とくにオプ
ス・デイの世俗性について詳しく述
べられている。手紙の目的は、彼が
説く精神に特有のものはなにか、そ
してそれが福音に根ざしたものであ
ること、また初代キリスト者の生活
に似たものであることを示しなが
ら、その帰結として、教会における
他の召命や道とは異なっていること
を明らかにしている。何よりも彼
は、オプス・デイにおける召命の世
俗性を強調しつつ、あるところでは
キリスト者としての召命のさまざま
な形態と共通する特徴について語り
ながら、またあるところでは彼が創
立したオプス・デイにおいて、独自
の特徴がどのように生きられるのか
を述べている。



この手紙は、2021年にRIALP出版か
ら刊行された『書簡集II』の中に
「手紙6番」として収録されてい
る。聖ホセマリアはこれらの手紙に
題名をつけなかった。この版の題名
は、校訂版の編者がつけたものであ
る。

この手紙は、聖ホセマリア独特の文
学ジャンルのひとつをなしている。
これは論文ではない。その文体は、
オプス・デイのすべての時代のメン
バーたちを相手にした親しい語り合
いに近く、そのトーンは、オプス・
デイのメンバーたちとの団らんのと
き、オプス・デイの精神や歴史、伝
統について直接語りかけるときの口
調に近いものである。

この手紙の主なテーマ



この手紙は、オプス・デイの精神の
さまざまな面を取り上げているが、
創立者はその精神を十全に生きるよ
うに勧めながら、それを真に単純に
示そうとしている。ラテン語の冒頭
句"Sincerus est"［誠実である］とい
う言葉はそこに由来する。

いくつかの手紙にもあるように、聖
ホセマリアは、厳密な枠組みに従っ
て論を展開するのではなく、ある
テーマから別のテーマへと移った
り、ときにはすでに取り上げたこと
に戻したりして、この巻の別のある
手紙で説明しているように、「一見
無秩序」に話を進めている。

しかしながら、一貫した流れがあ
る。手紙の目的は、彼が説くオプ
ス・デイの精神に特有のものはなに
か、そしてそれが福音に根ざしたも
のであること、また初代キリスト者
の生活に似たものであることを示し
ながら、その帰結として、教会にお



ける他の召命や道とは異なっている
ことを明らかにしている。何よりも
彼は、オプス・デイにおける召命の
世俗性を強調しつつ、あるところで
はキリスト者としての召命のさまざ
まな形態と共通する特徴について語
りながら、またあるところでは彼が
創立したオプス・デイにおいて、独
自の特徴がどのように生きられるの
かを述べている。

たとえば、自分は神の子であると自
覚することは、すべてのキリスト者
にとって本質的なことであるとして
も、聖ホセマリアはそのことをさら
に強調し、オプス・デイにおける霊
的生活の基盤であると指摘する
（2a）。オプス・デイの使命は教会
の使命とは同じであるとも言えるだ
ろう。なぜならそれは、キリストに
おいて世界を立て直し（2c）、神の
光で人々を照らすことであるから
（3b-3c）。しかし、オプス・デイ
の場合、この使命は、とくに世俗で



の仕事に専念することによって遂行
される（9a-9b）。オプス・デイの
メンバーは、他の普通のキリスト信
者との違いを示すことなく
（9a-10c）、人間の活動の頂点にキ
リストを置くことを熱望しつつ
（12a-12c）、仕事に特別な注意を
払い、仕事を聖化の手段とし
（13a-13c）、友情と理解の雰囲気
の内に、個人対個人の使徒職を実践
するのである（14a-14b, 54a-55c,
64a-69b, 70a-72b）。こうしたこと
すべては、「生活の一致」
（14c-16b）― 首尾一貫性 ― へと
向かう観想生活によって支えられ、
独特の自由な精神によって味付けら
れるのである（37c）。

聖ホセマリアは、さまざまなところ
で、オプス・デイが歩む道で出会う
矛盾や困難について、また、彼が単
純で透明な精神と捉えていることを
理解しなかった人々について、語っ
ている（17c-20d, 43a-45b）。とく



に、秘密主義という非難を退けてい
る（56a-60b）。

彼の説明の背景には、キリストとの
一体化という展望と（11a-11d）、
福音を全人類にもたらすようにとの
呼びかけが見て取れる。彼にとっ
て、この福音宣教の任務は、理解に
満ちた友情を通じて実現され、すべ
ての人々の一致を促し、人を好意的
に受け入れる寛容を実践することに
ある（54a-55c, 64a-69b,
70a-71c）。こうしたことすべて
は、よき模範を示しながら
（51a-53c）、聞き手の心に受け入
れられるよう配慮しながらキリスト
教の教えを説くこと（47a-48c）に
よって行われるのである。

聖ホセマリアがオプス・デイにおい
て特に重要視している他の美徳や特
徴としては、謙遜（4a-4c）、基本
的なことにおける一致と意見の多様
性（27a-27d）、清貧



（28a-28b）、喜びと神への感謝
（29a-29c）、そして誠実さ
（61a-61c）が挙げられる。また、
彼が説く精神を、その特異性を適切
に反映する法的形式に適合させる必
要性についても言及している
（73a-75c）。

手紙6番

1 オプス・デイの精神は単純かつ率
直で、真正のものです。それは聖書
に基づいています。そして聖書は、
神からの霊感を受けて書かれた書物
― 限りなく単純な方であり、ご自分
のことを真の神[1]であり、真実な方
[2]、真理そのもの[3]であると語られる
神からの霊感を受けて書かれた書物
なのです。

今日わたしは、わたしたちの明快か
つ誠実な精神についていくつかの点



を指摘し、その特徴について述べた
いと思います。わたしの子どもた
ち、主はわたしの内に、あなたたち
に語りかけたいという熱い望みを燃
え上がらせ、使徒パウロがガラテヤ
の信徒に語った美しい言葉をわたし
に感じさせてくださるのです ― 
filioli mei, quos iterum parturio
donec formetur Christus in vobis
［わたしの子らよ、キリストがあな
たたちの内に形づくられるまで、再
びわたしは産みの苦しみを味わって
いるのです］[4]。わたしの子どもた
ち、キリストがあなたたちの内に形
づくられるまで、再びわたしは産み
の苦しみを味わっているのです。

わたしがあなたたちに書いているこ
とすべてを黙想し、忠実に生きなさ
い。そうすれば、初代キリスト者た
ちについて言われたことが、あなた
たちについても言われるようになる
でしょう。「彼らはみな、自分たち
のなすべきことを本当に学んだ。彼



らはそれを学んだだけでなく、全身
全霊を傾けてそれを実践した。町や
広場だけでなく、山の頂上でさえ
も、至るところで」[5] ― そう、至る
ことろで。

2 オプス・デイの精神は、わたした
ちが神の子であることを深く感じさ
せます ― carissimi, nunc filii Dei
sumus［愛する者たち、わたしたち
は今すでに神の子なのです］[6]。愛
する子どもたち、わたしたちは今や
神の子なのです。この幸いなる真理
は、わたしたちの霊的生活全体の基
礎であり、わたしたちの内的な闘い
と使徒的な活動を希望で満たし、わ
たしたちに、子どものように信頼に
満ちた素朴さで、父である神を知
り、付き合い、愛することを教えて
くれるのです。さらに、わたしたち
が神の子であるからこそ、この現実
は、創造主である父なる神の御手か
ら生まれたすべてのものを、愛と称
賛をもって観想させるのです。



わたしの子どもたち、世界は、主が
造られたものすべては善いもので
す。聖書は教えています、神が天地
創造の驚くべきわざを完成されたと
き、すなわち天と地と万物を完成さ
れたとき[7]、「神はお造りになった
すべてのものを御覧になった。それ
は極めて善かった」[8]と。

アダムの罪がこの神の創造の調和を
壊しました。しかし、時が満ちる
と、父なる神は御独り子をこの世に
送り、平和を回復させたのです。人
を罪から贖い、adoptionem filiorum
reciperemus［わたしたちが子とし
ての身分を受け］[9] ― わたしたちが
神の子としての身分を受け、神との
親しい交わりに与ることができるよ
うにしてくださいました。そしてこ
の新しい人、神の子という新しい枝
[10]によって、全被造物を無秩序から
解放し、キリストの内に万物を回復
させ[11]、キリストによって神と和解
させたのです[12]。



キリストに協力することへの呼びか
け

わたしの子どもたち、わたしたちは
そのために呼ばれたのです。それが
わたしたちの使徒職、独自の霊性と
修徳精神を支えとし、キリストとそ
の教会の唯一の使命に見事に組み入
れられた使徒職であるべきなので
す。

主はわたしたちに、神に愛された子
として、神に倣うようにと呼びかけ
ておられます ― estote ergo
imitatores Dei, sicut filii carissimi
［ですから、愛された子として、神
に倣う者となりなさい］[13] ― 愛さ
れた子として、神に倣う者となりな
さい、謙遜に、熱意を込めて、神の
ご計画に協力し、壊れたものを一つ
に合わせ、失われたものを救い、人
間がかき乱したものを整え、迷える
ものをその目的地へと導き、そう



やって全被造物を神との一致へと回
復させるのです。

3 聖ヨハネにならって、あなたたち
に繰り返し言います ― videte
qualem caritatem dedit nobis Pater,
ut filii Dei nominemur et simus［御
父がどれほどわたしたちを愛してお
られるかを考えなさい。わたしたち
は神の子と呼ばれるほどで、事実、
そのとおりです］[14]。神はわたした
ちをお呼びになりました、わたした
ちは神の子です。それゆえ、肉とな
られた御言葉[15]であり、in ipso vita
erat, et vita erat lux hominum「彼
の内に命があり、命は人間の光で
あった」[16]、彼の内に命があり、命
は人間の光であったと言われている
お方であるイエス・キリストの兄弟
なのです。

光の子、光の兄弟、それがわたした
ちです。人々が歩む地上の道を照ら
すことができる唯一の炎の担い手、



闇も薄明も影も知ることのない唯一
の光の担い手なのです[17]。

Et lux in tenebris lucet, et tenebrae
eam non comprehenderunt.［光は
闇の中で輝いている。闇は光に打ち
勝たなかった］[18]。そして、この光
は闇の中で輝きますが、闇はそれを
受け入れませんでした。主はその輝
きを、そのいつくしみの命であり温
もりである光を、人類に惜しみなく
注ぎ続けておられます。神は愛だか
らです[19]。そして主は、神の光とい
う火でわたしたちの霊魂を照らし満
たしてくださってから[20]、わたした
ちをお使いになるのです、人々の霊
魂を照らす松明として、すべての人
に命をもたらすものとなるために。

わたしの娘たち、息子たち、多くの
魂が暗闇の中にとどまることなく、
永遠の命に至る道を歩むことができ
るかどうかは、部分的にはわたした
ちにかかっているのです。ですか



ら、主がわたしたちに無償で与えて
くださった召命が提供する広大なパ
ノラマを前にして、また使徒ヨハネ
の言葉が心に浮かんでくるのです、
多くの人に繰り返し伝えるべき言葉
が。「わたしたちが見たもの、聞い
たものをあなたたちにも告げ知らせ
るのは、あなたたちもわたしたちと
交わりをもつようになるため、わた
したちが御父とその御子イエス・キ
リストとの交わりとなるため……、
あなたたちが喜びのうちにあり、あ
なたたちの喜びが満ち溢れるように
なるためです」[21]。

4 わたしたちは、神から受けたこの
召命に対して、しばしば神に感謝を
捧げるべきです。この感謝が、わた
したち一人ひとりの魂において、主
の限りないいつくしみによってもた
らされたこの光の最初の帰結でなけ
ればならない謙遜と密接に結びつい
た、本当に深いものでありますよう
に ― quid autem habes quod non



accepisti ?［あなたが持っているも
ので、受けなかったものが何かある
でしょうか？］[22]。あなたが持って
いるもので、神から受けなかったも
のが何かあるでしょうか？

しかし、それだけではありません ―
si dixerimus quoniam peccatum
non habemus, ipsi nos seducimus,
et veritas in nobis non est［もしわ
たしたちには罪がないと言うなら、
わたしたちは自分を欺いており、真
理はわたしたちの内にありません］
[23]、もしわたしたちには罪がないと
言うなら、わたしたちは自分を欺い
ており、わたしたちの内に真理はあ
りません。反対に、もしわたしたち
が謙遜で誠実であるならば、人間の
弱さに固有のみじめさや、起こりう
る困難は、神の光と愛がわたしたち
の内に宿ることに対する障害には決
してならないでしょう。そのように
して初めて、わたしたちは忠実な光
の子として、神の絶え間ないいつく



しみの対象として、また神の御心の
効果的な道具として行動することが
できるのです。

この謙遜は、わたしたちの魂の内
に、そしてわたしたちの周囲に、大
きな信頼を育み、伝えるでしょう。
「わたしたちには御父のもとに弁護
者であり正しい方であるイエス・キ
リストがおられます。この方こそ、
わたしたちの罪のために、いや、わ
たしたちの罪のためばかりでなく、
全世界の罪のためにささげられた贖
いの供え物です」[24]。

だから、わたしの子どもたち、謙遜
と信頼です、神がわたしたちに指し
示された道にわたしたちのまなざし
を向け、それを正しく理解し、忠実
に従うのです。そのように忠実であ
るなら、忠実に完全に自分を捧げる
なら、わたしたちにはいつも確信が
与えられるのです、わたしたちは本
当にイエス・キリストを見出したの



だ、わたしたちは御父の御心を果た
しているのだ、わたしたちが受けた
召命に、わたしたちは子として真摯
に応えているのだという確信が。

聖パウロの言葉を聞きましょう。
「信仰によって、あなたたちの心の
内にキリストが住まわれますよう
に。あなたたちが愛に根ざし、愛に
土台を据え、その広さ、長さ、高
さ、深さがどれほどのものであるか
を、聖なる人々とともに理解します
ように」[25]。わたしたちは、キリス
トと共に生きるというこの神秘を、
そのすべての次元において知るで
しょう。

犠牲における喜び

5 神の御業、オプス・デイへの召命
が求める生活の一致には、犠牲の精
神と献身が必要であることを忘れて
はなりません。わたしたちは神の道
を歩んでいるのですから、イエス・
キリストの足跡をたどらねばなりま



せん、わたしたち自身の十字架、聖
なる十字架を担いながら！ そして、
わたしたちの主である神は期待して
おられるのです、わたしたちが寛大
にこれを行い、犠牲を通じて御業の
実現に協力することに幸せを感じる
ことを。

そのようにしてわたしたちは、まだ
救いの種を受けていない神の畑を数
多く耕すことができるでしょう。わ
たしたちは多くの抵抗に打ち勝つの
です、イエス・キリストとその教会
に反対する人からの ― ときにはキ
リストの友と自称する人からの ―
抵抗に、また、神の子たちの自由
と、神の御国 ― 愛と正義と平和の
御国 ― の実現を妨げようとする人
からの抵抗に打ち勝つのです。そし
て、わたしたちはまた、わたしたち
一人ひとりの自由で責任ある働きを
通じて、人間がつくった高貴な制度
と、瀕死の状態にあるキリスト教界
とに、新たな命を与えるのです。



そうです、わたしの子どもたち、断
言します、主がわたしたちの魂に宿
らせようと望まれた神聖な光のおか
げで、わたしたちは人々の仕事と生
活を照らすために力強く貢献できる
のだと。

しかし、忘れないでください、「神
の内にとどまっていると言う人は、
イエスが歩まれたように、その人も
歩まなければなりません」[26]。常に
勝利へと通じる道を、しかし常に犠
牲を伴う道を歩むのです。

6 わたしたちの召命が要求する主な
ことについて詳しく述べることは、
わたしの意図するところではありま
せん。しかし、御父の御心を実現す
るためには犠牲が必要であること
を、聖ヨハネの導きを通じてあなた
たちに話したので、今度は、この同
じ使徒が、キリスト者の召命の義務
を知りたいと願っていた最初のキリ



スト者たちに教えたことを取り上げ
たいと思います。

それは、福音の真正かつ永続的な今
日的意義をすべて備えた教えです
が、神の特別な恵みによって、わた
したちの魂の内に、神との親子関係
の深い意味を照らし出す光によっ
て、わたしたちの目にはより明白な
ものとなっているものです。「愛す
る者たちよ、わたしがあなたたちに
書いているのは、新しい掟ではな
く、あなたたちが初めから有してい
た古い掟です。この古い掟とは、あ
なたたちがすでに聞いた言葉のこと
です。しかしながら、わたしは新し
い掟としてあなたたちに書いていま
す。そのことは、イエスにとっても
あなたたちにとっても真実です。な
ぜなら、闇が過ぎ去り、まことの光
がすでに輝いているからです。光の
中にいると言いながら、自分の兄弟
を憎む人は、今もなお闇の中にいる
のです。兄弟を愛する人は、光の中



に留まっており、つまずくことがあ
りません。自分の兄弟を憎む人は、
闇の中におり、闇の中を歩み、自分
がどこに行くのか知りません。闇が
彼の目を見えなくしたからです」
[27]。

わたしの子どもたち、わたしたちの
道は愛の道です。わたしたちの父で
ある神への愛、誠実で、絶え間な
い、こまやかな兄弟愛です。常に、
すべてにおいて、あなたたちは愛を
生きねばなりません、なぜなら天に
おられるわたしたちの父の愛も、絶
えずわたしたちの心に注がれている
からです[28]。神の愛に結ばれ、
consummati in unum［完全に一つ
になって］[29]、主のmandatum
novum［新しい掟］[30]を生きるな
ら、わたしたちは人々のあいだで神
の光と熱となり、城壁に囲まれた都
市のように強くなるでしょう ― 
frater qui adiuvatur a fratre quasi
civitas firma［兄弟に助けられる兄



弟は堅固な町のよう］[31]、自分の兄
弟に助けられる兄弟は堅固な町のよ
うです。

7 オプス・デイが始まったとき以
来、あなたたちが細やかな心で生き
てきた、超自然的愛徳と真に人間的
な愛情の素晴らしさについて、長々
と話すつもりはありません。多くの
人が、わたしたち家族のキリスト教
的な暖かさにふれて福音を発見しま
した。わたしたちの家では、誰ひと
り孤独を感じることも、無関心の苦
しみを味わうこともないからです。

しかし、あなたたちに強調せずには
いられません、わたしたちを駆り立
てるこのキリストの愛が ― caritas
Christi urget nos［キリストの愛が
わたしたちを駆り立てるのです］[32]

― 、わたしたちに限りなく大きな愛
を、あらゆる国、言語、宗教、人種
のすべての人のための奉仕の業を
伴った大きな愛を要求しているとい



うことを[33]。なぜなら、キリストは
すべての人のために、すべての人が
神の子となるため、わたしたちの兄
弟となるために、死なれたからで
す。愛徳の次元において、わたした
ちは、個人的、この世的、あるいは
党派的理由によって人を差別するこ
とはできません、なぜなら、わたし
たちの目的はひたすら超自然的なも
のだからです。

わたしたち自身が働くことによっ
て、また他の人々に、兄弟として、
忠実に、すべての人と手を取り合っ
て働くことを教えることによって、
わたしたちは示すのです、聖なる教
会は生きた現実であり、特にその聖
人を通して生きていることを、そし
て聖人は教会という「神秘体」のど
の部分においても決して欠けること
がないということを。

すべての人への誠実な愛、それは、
わたしたちが神を愛していることの



必然的な現れであり[34]、わたしたち
が住んでいるこの世界への愛、すな
わち、神の愛の対象でもある地上の
すべての高貴な現実への愛でもある
のです[35]。だから、わたしの娘た
ち、息子たち、自分の小ささやみじ
めさを忘れ、あなたたちの目と心
を、オプス・デイというこの力強い
生ける水の川に向けるのです、人類
を愛と喜びと平和で満たすために効
果的に貢献しようとしているこの
「業」に。

神との親子関係

8 神との親子関係は、何度も言った
ように、わたしたちの霊的生活の確
かな土台ですから、聖パウロの次の
言葉をよく黙想してください。「神
の霊によって導かれる人は誰でもみ
な、神の子なのです。あなたたち
は、人を再び恐れに陥らせ、奴隷と
する霊を受けたのではなく、神の子
とする霊を受けたのです。この霊に



よって、わたしたちは『アッバ、父
よ』と叫んでいます。聖霊ご自身が
わたしたちの霊とともに、わたした
ちが神の子であるあることを証明し
てくださるのです。子であれば、相
続人であります。神の相続人、しか
もキリストと共同の相続人です。す
なわち、わたしたちはキリストとと
もに苦しむなら、ともに栄光を受け
るのです」[36]。

これらの言葉は、わたしたちと父で
ある神 ― 御子と、聖化する聖霊と
の交わりの内にある御父 ― との関
係を要約したものです。もしもわた
したちが、召し出しによってこの地
上において委ねられている使徒職に
忠実であるなら、わたしたちは神の
相続人としていただけるのです。

Postula a me, et dabo tibi gentes
haereditatem tuam, et
possessionem tuam terminos
terrae［わたしに求めよ。わたしは



国々をお前の嗣業とし、地の果てま
で、お前の領地とする］[37]。わたし
に求めなさい。わたしは国々をお前
が相続すべきものとして与え、地の
果てまでお前の領地とする。ですか
ら、わたしたちには、イエス・キリ
ストの教えを人間生活のあらゆる分
野にもたらし、あらゆる場所に主の
霊を吹き込み、この世のあらゆる仕
事を聖化する権利と義務があるので
す。

わたしたちは、自然の秩序が要求す
るところを尊重しつつ、神の創造の
御業であるすべての被造物を神に近
づける権利と義務があるのです。な
ぜなら、聖パウロはこう言っていま
すから。「パウロも、アポロも、ペ
トロも、またこの世も、生も、死
も、現在も、未来も、すべてはあな
たたちのもの、そして、あなたたち
はキリストのものであり、キリスト
は神のものなのです」[38]。



この世のただ中で世の光となる

9 光の子たちよ、世の光となりなさ
い。「あなたたちは世の光であ
る…… そのように、あなたたちの光
を人々の前に輝かせなさい。そうす
れば、人々はあなたたちの善い行い
を見て、天におられるあなたたちの
父をほめたたえるであろう」[39]。わ
たしの子どもたち、世の光となるの
です、わたしたちの生活の普通の場
であるこの地上において自然に生き
ることによって、人間のあらゆる仕
事、あらゆる崇高な活動に参加する
ことによって、それぞれの専門職に
従事しながら、人々とともに働くこ
とによって、わたしたちが生きてい
るこの社会の市民たちと同じよう
に、わたしたちの権利を行使し、義
務を果たすことによって。しかし、
いかなる執着からも常に自由であり
なさい、愛ゆえに神の御心を果たす
ことの妨げになるといけませんか
ら。



そのためにわたしたちは、日々の世
俗の仕事を果たしつつ、絶えずイエ
ス・キリストとの親しい交わりを保
つよう努め、主がわたしたちの魂に
燃やされた火が決して消えたり弱
まったりすることがないようにして
いるのです。わたしたちは世を照ら
す神の光であると、周囲にいる人た
ちが本当に気づいてくれるように。

10 ですから、わたしたちの人生は神
の前での約束なのです。わたしはそ
れを、簡単な雇用契約という形で具
体化したいと思っていますが、それ
についてはいつか説明することにし
ましょう。この約束は、宗教的誓願
としてではなく、わたしたちがキリ
スト教的諸徳を生きるのを助けてく
れることでしょう。「今や、罪から
解放され、神の奴隷となっているあ
なたたちは、聖なるものとなるため
の実りを得ています。その行き着く
先は永遠の命です」[40]。



自分が自由であることを知っている
キリスト者は、イエス・キリストへ
の愛ゆえに、兄弟である人たちのし
もべとなるために、進んで自由を失
います。わたしたちは確信していま
す、神への愛と教会への奉仕のため
にわたしたちがする約束は、着たり
脱いだりできる衣服のようなもので
はなく、わたしたちの生活全体を、
そしてわたしたちの意志を ― 主の
恵みによって ― 包み込むもの、常
にそれを包み込むものであると。わ
たしたちは、何か珍奇な動物のよう
に ― 大きな檻に入れられて運ばれ
る白い象のような、あるいは見る人
に好奇心や感嘆の念、または不快感
を抱かせるような、奇妙で不思議
な、あるいは気味の悪い動物のよう
に ― 人の目に映ってはならないの
です。

わたしたちは、わたしたちの同胞で
ある市民と同じであり、だからこ
そ、常に街の中で生活し、街に出な



ければならないのです、少なくとも
窓から身を乗り出さなければなりま
せん。わたしたちは群衆の中に溶け
込まねばなりません、キリストの塩
として社会に味をつけるためです。
そのように、わたしたちは自分を際
立たせずに ― なぜならそれはわた
したちの精神に反するからです ―、
わたしたちの身近にいる人たち、友
人、同僚と同じように、この世の崇
高な事業に携わりながら、他の人た
ちに、束の間のものだけで生きては
いけないことをわかってもらうので
す。それだと、彼らは決して幸福に
はなれないでしょう。だからわたし
たちは、彼らが心と精神を天にあげ
られるよう助けるのです。そうすれ
ば彼らは、人間という被造物は単な
る動物ではないと知る喜びを感じら
れるようになるでしょう。

わたしたちは、火と光にならねばな
りません、常に祭壇の上で燃える火
[41]となり、状況に応じて、人々を神



のもとへ導くのです、イエス・キリ
ストの呼びかけに応えて、venite ad
me omnes［みな、わたしのもとに
来なさい］[42]、みな、わたしのもと
に来なさいと。あるいは神を人々の
もとにもたらすのです、ecce sto ad
ostium et pulso［見よ、わたしは戸
口に立ってたたいている］[43]、見
よ、わたしは戸口に立ってたたいて
いる、と主が言っておられるのが聞
こえるように。

しかし、真に熱心なキリスト者は、
この二つの態度のあいだで冷静にバ
ランスを保たなければならないこと
を忘れてはなりません。なぜなら、
主が言われるからです、ecce venio
cito et merces mea mecum est［見
よ、わたしはすぐに来る、報いを携
えて］[44]、見よ、わたしはすぐに来
る、報いを携えて来て、それぞれの
その行いに応じて報いよう、と。主
はまた、マタイ福音書において、天



の国は激しく攻め立てられている[45]

とも言っておられます。

復活後の、あのすばらしいエピソー
ドを思い起こせば十分でしょう。主
は、歩いている二人の弟子、信仰が
揺らぎ暗い顔をした弟子たちと一緒
に歩き始められます。主は彼らに聖
書の意味を説いた後、エマオに来る
と、さらに先へ行こうとなさいまし
た。クレオパとその仲間は、神的か
つ人間的な愛情のこもった言い方
で、主にこう願うのです、mane
nobiscum, quoniam advesperascit,
et inclinata est iam dies［一緒にお
泊まりください。そろそろ夕刻にな
りますし、日もすでに傾いていま
す］[46]、わたしたちと一緒にいてく
ださい。あなたがいなければ夜に
なってしまいますから（*）、と。

* 訳注 ― porque sin ti se nos hace
de noche「わたしたちにとって ―
わたしたちの心は ― 、あなたがい



なければ夜の闇となってしまいます
から」というようなニュアンスが感
じられる表現。

仲介者キリストとの一致

11 神の御子が人となり、十字架上で
死なれたのは、すべての人が御子と
御父とともに一つになるためでした
[47]。ですから、わたしたちは皆、こ
の父と子の一致に加わるよう召され
ているのです。わたしたちは、司祭
的魂によって、聖なる御ミサをわた
したちの内的生活の中心としつつ、
イエスとともに、神と人との間に立
とうとしています。

キリストと一致することによって、
わたしたちは自覚するのです、わた
したちはキリストとともに世を贖う
ものとなり、すべての人がキリスト
の受難の実りを分かち合い、御父に
至る救いの道を知り、その道を歩む
ことができるようにするのだと。



何度でも言いますが、この世での仕
事に励みつつキリストと一致するた
めに、わたしたちは十字架を心から
寛大に抱きしめなければなりませ
ん。わたしの娘たち、息子たち、犠
牲はわたしたちの生活の塩です。心
臓の鼓動が肉体の生命を維持するよ
うに、超自然的な生活を維持するた
めには、日々の仕事に細やかで賢明
な犠牲が伴わなければならないので
す。

そのようにしてわたしたちは、この
世の現実のただ中で生き、働いてい
る他の人たちに、イエス・キリスト
の司祭的祈りの意味を示すのです。
Pater sancte, serva eos in nomine
tuo, quos dedisti mihi... Non rogo ut
tollas eos de mundo, sed ut serves
eos a malo. De mundo non sunt,
sicut et ego non sum de mundo.
［聖なる父よ、わたしに与えてくだ
さった者たちを、あなたの名によっ
て守ってください…… わたしがお願



いするのは、彼らを世から取り去る
ことではなく、彼らを悪い者から
守ってくださることです。わたしが
世に属していないように、彼らも世
に属してはいないのです］[48]。聖な
る父よ、あなたがわたしに与えてく
ださった者たちを、あなたの名に
よって守ってください…… わたしが
お願いするのは、彼らを世から取り
去ることではなく、彼らを悪い者か
ら守ってくださることです。わたし
が世に属していないように、彼らも
世に属してはいないのです。

12 わたしの魂の子どもたち、こうし
た思いがわたしの心に浮かぶのです
― きっとあなたたちもそうでしょう
―、人間の営みのただ中で行うわた
したちの使徒的使命の偉大さを前に
するとき、わたしは、十字架上のイ
エスの死の ― 勝利の ― 場面と一つ
になって、イエスが語られた次の言
葉を心に刻もうとするのです ― et
ego, si exaltatus fuero a terra,



omnia traham ad meipsum［そし
て、わたしが地上から上げられると
き、すべてをわたしのもとに引き寄
せる］[49]、わたしが地上から上げら
れるとき、すべてをわたしのもとに
引き寄せる。

日々の仕事を果たしつつ、祈りと犠
牲によってキリストに結ばれ、ごく
普通のキリスト者として生きている
わたしたちの様々な状況の中で、わ
たしたちは、主の足元にすべてを置
くことのすばらしさを実感すること
でしょう。主は、世界と人類に対す
る大きな愛ゆえに、自ら十字架に釘
付けにされ、上げられたのです。

このようにわたしたちは、神を愛
し、自分の専門職や仕事、主がわた
したちを呼ばれたときにわたしたち
がしていた仕事を果たすことによっ
て、わたしたちの使徒職を行うので
す。それは、人間のありとあらゆる
活動の頂点とその中心に、キリスト



をすえることです。なぜなら、これ
らまじめな活動のいかなるものも、
わたしたちの働きから除外されるこ
とはなく、すべてキリストの贖いの
愛を表すものとなるからです。

世俗生活の現実であり、聖性の手段
である仕事

13 ですから、わたしたちにとって仕
事とは、単に経済的な必要を満た
し、他の人たちとともにごく普通に
生活するための自然な手段であるば
かりでなく、また何よりも、父なる
神がわたしたちに示された個人的な
聖化の具体的な手段であり、神の望
まれた秩序が被造物全体の中で輝き
を放つようになるために、神がわた
したちの手に委ねられた聖化のため
の使徒職の偉大な道具でもあるので
す。

仕事は、この地上での人間の生活と
ともにあるものですが[50]、わたした
ちにとっては同時に ― また最高度



に、なぜなら自然的な要求とは別に
明らかに超自然的な要求もあるので
すから ― わたしたちの意志と天の
御父の救いの意志とが出会う場でも
あるのです。

わたしの子どもたち、改めて言いま
すが、主はわたしたちを呼んでくだ
さったのです、各自が自分の生活の
場において、自分の専門職や務めを
果たしながら、仕事を通じて自分自
身を聖化するようにと。こうしてわ
たしたちの人間的な仕事は、当然の
こととして、opus Dei［神の業］、
operatio Dei［神の仕事］、神の仕
事と見なされることができるので
す。

主は、神の子たちがその頭と体を
使って行う仕事に、大きな価値を与
えてくださるのです。このように、
人が、神の御前で、愛と奉仕のため
に、司祭的魂をもって行うことすべ
てが、わたしたちの生活をすべての



恵みの源に結びつける、超自然的意
味を獲得するのです。

こうしたことすべてが、聖職者至上
主義と呼ばれているものとどれほど
かけ離れたものであるか、わかるで
しょう。なぜならそれは、キリスト
と教会の超自然的な使命をこの世的
なものにすることではなく、それと
は反対に、人間のこの世での活動を
超自然的なものにすることだからで
す。実際わたしたちは、人間の正当
な仕事はすべて、それがどんなにさ
さやかで取るに足らないように見え
ても、常に超越的な意味をもつも
の、愛を動機とし、神について語
り、神へと導くものとなり得ると確
信しているのです。

14 ですからわたしたちは、神的な現
実を素晴らしい単純さをもって示し
ているこの単純な聖性の道を、人々
に示さなければなりませんし、わた
したちはそうすることができるで



しょう、もしもわたしたちがこの教
えをわたしたち自身の模範によって
伝え始めるなら、わたしたちが自分
の仕事を ― 人間的な意味でも可能
な限り完全さを目指しつつ ―、それ
を神への捧げものとすることができ
るよう、しっかりと果たしながら生
きるなら。

もしもわたしたちがそのように自分
の専門職を実践するなら、もしもわ
たしたちがこの世のただ中でそのよ
うに自分の活動を行うなら ― 皆に
知られているそれぞれの仕事あるい
はmunus［務め、責務］を果たして
いくなら ―、他の人たちはわたした
ちから学ぶでしょう、そうしたこと
は本当に可能なのだということを、
日常生活のごく普通の状況において
も、主がわたしたち全員に示された
掟を、自分も霊的に実行することが
できるのだということを ― estote
ergo vos perfecti, sicut et Pater
vester caelestis perfectus est［だ



から、あなたたちの天の父が完全で
あるように、あなたたちも完全な者
となりなさい］[51]、あなたたちの天
の父が完全であるように、完全な者
となりなさい。

仕事において神の御心を行うこと、
仕事において神を観想すること、神
と隣人への愛ゆえに仕事をするこ
と、仕事を使徒職の手段に変えるこ
と、人間的なことに神的な価値を与
えること、これが生活の一致です。
単純で強力なこの一致を、わたした
ちは自分のものとし、教えねばなり
ません。

この世のただ中にあって観想的であ
ること

15 この世のただ中にある観想的な霊
魂、それがオプス・デイのわたしの
子どもたちであり、それこそが、あ
なたたちが受けた召命を忠実に忍耐
強く果たすために、常にそうあるべ
き姿なのです。一日のどの瞬間に



も、わたしたちは心からこう叫ぶこ
とができるようになるでしょう、
loquere, Domine, quia audit servus
tuus［主よ、お話しください、あな
たのしもべは聞いております］[52]、
主よ、お話しください、あなたのし
もべは聞いております。

わたしたちはどこにいようとも、街
の喧騒の中でも、工場、大学、畑、
オフィス、あるいは家庭で仕事をる
しているときでも、自分が神の子で
あることを素直に観想し、神との絶
え間ない対話を続けることでしょ
う。

なぜならすべてが ― 人も物事も仕
事も ― 主との絶え間ない語り合い
の機会やテーマを与えてくれるから
です。召命の違いから、他の人たち
にとっては、世を捨て ― 
contemptus mundi［世を蔑む］ ―
独房や砂漠で沈黙の内に生きること
が観想生活を容易にしているのと同



じように。しかし、主がわたしたち
に求めておられるのは内的な沈黙、
つまり、古い人間のエゴイズムの声
を黙らせることであって、世界の沈
黙ではありません。なぜなら、世界
はわたしたちのために沈黙すること
はできませんし、沈黙してはならな
いからです。

16 父なる神とのこうした忠実で親し
い交わりに、わたしたちは召命に
よって招かれているわけですが、こ
の交わりがなければ、オプス・デイ
で堅忍することは非常に困難である
ことは確かです。ですから、「あな
たたちが行うことはすべて、人間の
ためではなく主のためと思って、精
魂をこめて果たしなさい。あなたた
ちは報いとして、相続できる、約束
されたものを主からいただけること
をわきまえなさい。あなたたちは主
キリストに仕えているのです」[53]。



このように生活の一致を保ち、ま
た、この世のただ中で ― 街中で、
野外で、太陽の下で、雨の中で ―
観想的であろうとすることによっ
て、あなたたちは、この世の現実か
ら離れずに現世的な活動を続けよう
とするだけでなく、これらすべての
世俗的な現実の中に果敢に入り込ん
でいき、そこから神が求めておられ
ることを世に示したいという使徒的
な熱意に駆りたてられることでしょ
う。神の子としての兄弟愛 ― 人間
的な兄弟愛には超自然的な意味があ
るのです ― それが世界の諸問題を
解決するための大きな手段となるこ
とを教えるのです。人々から利己主
義の殻を取り除くのです。また、集
団の中に埋没してしまっているよう
な人たちに、必要な人格と真の自由
― qua libertate Christus nos
liberavit［この自由によってキリス
トはわたしたちを自由なものにして
くださったのです］[54] ― とを保証
するのです。つまり、一言で言うな



ら、この地上で神に至る道を人々に
開くのです。

17 愛する娘たち、息子たち、神との
親子関係という共通の糸で結び合わ
されたわたしたちの霊性のこれらの
特徴的な面を考えるなら、それがど
れほど使徒職という大いなる展望へ
と広がっていくか、わかるでしょ
う。

あなたたちは神に感謝せねばなりま
せん、なぜなら神はわたしたちにこ
の霊性を与えてくださったからで
す。この霊性は、まさしく超自然的
であると同時に実に人間的で、この
世での高貴な事業にも近いのです。
それは非常に特別な恵み ― わたし
がよく言っていたように神からの光
― であり、神の憐れみによってわた
したちはそれを受け取り、謙遜で誠
実な心をもって他の多くの人たちに
伝えるべきものなのです。



しかし、この霊性と修徳的精神ゆえ
に、あなたたちのパドレや兄弟たち
がしばしば犠牲を強いられてきたこ
とを心に留めておくべきでしょう。
わたしたちは無理解にさらされ、神
が望まれた道を狂気の沙汰、さらに
は異端と決めつけられ、それに従う
者は狂人、異端者扱いされたので
す。

18 光のあとに闇が続くように、主は
神の御業が無理解を招き、中傷や迫
害の対象となることさえ許されるこ
とがよくあるのです。それはしばし
ば、《善良》で盲目的な人々がする
ことです。その人たちは、自分たち
の慣習や安楽あるいは利己主義から
はずれることを受け入れようとせ
ず、生活を複雑にするようなものは
何であれ避けようとするのです。

教会の中にさえ、たくさんの聖なる
人や、少なくとも自分の義務を果た
す人のほかに、熱意のない人、神の



教会の官僚など、魂のことなど気に
かけていないような印象を与える人
が大勢います。霊的な言葉を理解し
ていない人たちもいて、そのような
人たちに霊的なことについて話して
も、虚しく響くだけのようです。霊
的な生き方をしようとしてこなかっ
たからでしょう。

ときに思うことがありました、ろく
に準備ができていないとしても、情
報を求め、被告人の話を聞き、彼が
教えていることとそれがもたらす果
実を研究することが、彼らに課せら
れた差し迫った義務であることに気
づくべきだと。

わたしは黙っていますし、できる限
り黙っているつもりです。しかし、
オプス・デイの精神を守ることは神
との友情を守ることだと、わたしは
はっきりと感じているのです。神は
わたしたちにこう言っておられるの
ですから ― ergo iam non estis



hospites et advenae, sed estis
cives sanctorum et domestici Dei
［だから、あなたたちは、もはや寄
留者でも他国の者でもなく、聖なる
者であり、神の家の者なのです］
[55]、だからあなたたちは、わたしに
とって、もはや外国人でも寄留者で
もありません、聖なる者たちの同胞
であり、神の家族をなす者なので
す。

19 彼らは盲目であるがゆえに、安楽
を求めるがゆえに、理解できないの
です、自由 ― 個人の自由 ― はオプ
ス・デイの精神の核心であるという
ことが。彼らは理解できないので
す、わたしたちはほとんどの場合
「わたしは」と言って自分たちの行
為に責任を負うのであって、「わた
したちは」と言うことはめったにな
いということが。なぜなら、この世
の事柄においては、教会が人々の自
由な議論に任せている神学的な問題
についてと同様に、他の兄弟たち ―



もっとはっきり言えばオプス・デイ
の他のメンバーたち ― は、ある一
人のメンバーの見解に従う義務はな
いからです。福音書にneque enim
fratres eius credebant in eum［兄
弟たちも彼（イエス）を信じていな
かったからである］[56] ー 誰もイエ
ス・キリストを信じなかった、とあ
るのを読むことは慰めになります。

また、自分たちの長年の経験をもと
にわたしたちを評価し、偏見をもっ
てわたしたちを見る人々もいます。
しかしわたしは ― あなたたちも同
意してくれるでしょうが ― ベテラ
ンも新人も活力に満ちていられると
思っています。子どもも、若者も、
壮年も、老人も、心身ともに等しく
健康でありうるのだと。彼らは、歳
を重ねた者の偏見と用心深さをもっ
て、わたしたちに助言を ― わたし
たちが求めてもいない助言を ― 与
えてくれますが、わたしたちが必要



としているのは祈りと理解、そして
愛情なのです。

神への希望と信頼：喜び

20 こうしたことはすべて過ぎ去るで
しょう。それまでわたしたちは内的
生活で闘いましょう、楽観主義と喜
び、平和と希望に満ちた修徳的闘い
を。そして、わたしたちオプス・デ
イの最初の数年間に射祷として使っ
たあの言葉を繰り返しましょう。素
朴すぎる祈りかもしれませんが、聖
ヨハネによれば、弟子たちが師に向
かって言ったのと同じ言葉です ― 
nunc scimus quia scis omnia［今わ
たしたちは知りました、あなたがす
べてを知っておられることを］[57]。

わたしは今も言い続けています、
「神はもっと知っておられる」と。
わたしの子どもたち、eratis enim
aliquando tenebrae, nunc autem
lux in Domino: ut filii lucis ambulate
［かつてあなたたちは闇でしたが、



今は主にあって光となっています。
光の子として歩みなさい］[58]、かつ
てあなたたちは闇でしたが、今は、
主にあって光となっています。光の
子として歩みなさい。

矛盾に直面したときは、イエスがパ
ウロに語った言葉を、そしてパウロ
がわたしたちに語ってくれる言葉を
聞きましょう ― sufficit tibi gratia
mea, nam virtus in infirmitate
perficitur［お前はわたしの恵みで十
分だ。弱さにおいてこそ、力は余す
ところなく発揮されるのだ］[59]、わ
たしの恵みはあなたには十分であ
る、わたしの力は弱さにおいてこそ
余すところなく発揮されるのだか
ら。

あなたたちを誹謗する人々に対し
て、あなたたちは間違いなく、テル
トゥリアヌスの『護教論』の最後の
言葉を、謙遜に、そして力強く、言
うことができるでしょう。「神の業



と人間の業との間には大きな矛盾が
あり、あなたたちがわたしたちを非
難するとき、神はわたしたちを赦さ
れるのです」[60]。

21 しかし、わたしの子どもたち、わ
たしたちのこの新しさは福音と同じ
くらい古いものです。イエス・キリ
ストが「わたしは道であり、真理で
あり、いのちである」[61]と言って、
自分に従うようすべての人を招かれ
て以来[62]、教会の初期の時代から、
多くの信者の魂には、福音によって
示され、イエス・キリストご自身が
模範的に実践された完全への探求、
すなわち、個人的な聖性と使徒的活
動の生活を体現したいという強い願
いがありました。

このようにして、福音の真の霊性
は、初期キリスト信者が暮らしてい
た異教社会のあらゆる領域で、聖性
の豊かな実りを生み出したのです。
彼らは信仰を誠実に生きた男女であ



り、それゆえに布教者であり、市民
は市民として、奴隷は奴隷として、
他の人たちのあいだで自然に働き、
うるわしい兄弟愛を実践し、一人ひ
とりが受けた賜物に従って神と福音
を広めることに献身しました[63]。そ
の結果、異教社会全体がキリスト教
化されたのです。

22 それ以来、何世紀にもわたって、
イエス・キリストの模範に忠実に従
おうとする人々は絶えませんでし
た。しかし、彼らは少しずつ、伝統
的となった三つの誓願、すなわち、
清貧、貞潔、従順を公に宣言して生
きることに努力を集中するようにな
りました。その結果、これらの誓願
は、普通の信徒のものとは異なる、
ある特定の生活状態の修徳的柱とし
て典型化されたのです。

このようにして、修道者固有の条件
が形作られるようになり、修道者
は、その歴史的発展の様々な形態に



おいて、常に ― 実質的な要素とし
て ― 世俗社会と世俗的な仕事や活
動から多かれ少なかれ完全に離れる
ことが求められてきたのです。

神からこの召命を受けた人々にとっ
て、普通のキリスト信者の現世的な
職業や仕事は妨げとなるものであ
り、それを必須の条件として捨て去
り、福音的完徳の生活を生きること
によって個人的な聖化を追求し、か
つ、祈り、償い、そして自分の生活
状態に適合した使徒職の業を通じ
て、世俗社会の外から他者の救いを
促進しようとしたのです。

この世において聖性を求める

23 このことは、普段の活動や、この
世での生活の条件や状態から離れる
ことなく、神の御意志を完全に果た
すために自らを捧げようとした人た
ちが他にはいなかったと言うことで
はありません。そうした人たちはい
ました ― たいていは孤立していま



したが ― 、そのなかには教会が聖
人と認めて栄光の座にあげた人たち
もいました。

しかし、これらの人たちの大多数
は、影に隠れ、気づかれることもな
いまま、沈黙を守っていたので、彼
らの聖なる生涯がどれほど他の人た
ちの模範となり、教会の聖性に貢献
してきたかは、ほとんど知ることが
できません。

これら特別な人たちの模範と同様
に、洗礼を受けたすべての人は、こ
の世のただ中で普通に働く生活を送
りながら、自らを聖化し、キリスト
教的生活の力強いパン種となること
ができるし、そうでなければならな
いという明確な教義もまた ― 少な
くとも実践においては ― 、半ば闇
に包まれた状態にとどまったままで
した[64]。

24 男性であれ女性であれ、寛大な魂
の持ち主はいて、主のぶどう園で全



力で働きたいと感じています。しか
し、彼らは修道者としての召命を受
けているのでも、福音的完徳の生活
を望んでいるのでもなく、この世の
ただ中で普通の生活を送りながら、
キリスト教的完成を求め、使徒職に
身を捧げるという願いを実現したい
と思っているのです。

完全さを渇望するこれらの魂は知っ
ているのです、多くの環境が ― そ
れらも神のものであるのですが
― 、司祭や修道者には、その召命の
性質上、越えることのできない境界
線によって閉ざされているというこ
とを。現代社会の脱キリスト教化の
進行は、人間の生活、職業、社会的
活動が、しばしば教会から、また教
会への奉仕に奉献された人々にふさ
わしい活動から、遠く離れているこ
とを雄弁に物語っています。

25 ところで、わたしの娘たち、息子
たち、― これは、聖なる教会が福音



の精神を守ることができるように配
慮してくださる神の摂理の現れです
が ― 1928年10月2日以来、主はオプ
ス・デイに、キリスト教的完成への
普遍的な呼びかけがあり、それに応
えることが可能であることを、あな
たたちの生活の模範によって、ま
た、あなたたちの言葉によって明ら
かにし、それをすべての人たちに思
い起こさせる使命を託しておられる
のです。

主が望んでおられことは、あなたた
ち一人ひとりが、この世におけるそ
れぞれの身分に固有な状況のなか
で、聖人になるよう務めることなの
です、haec est voluntas Dei,
sanctificatio vestra［あなたたちが
聖なるものとなること、これを神は
お望みです］[65]。神の御心は、あな
たたちが自らを聖化することです。
この聖性は、ほとんどの場合隠され
ていて ― 外見的には輝きはありま
せんが ― 日々、英雄的に、キリス



トと共に贖い、キリストと共に魂を
救い、すべての人間的な事柄をキリ
ストへと向かわせようとする聖性な
のです。

神は、オプス・デイの精神に従って
あなたたちが求めている個人的な聖
性を用いて、あなたたちがすでに
知っていることを ― 洗礼によって
キリストに結ばれたすべての信者
は、キリスト教的生活を十全に生き
るよう招かれているということを ―
すべての人に教えるようを望んでお
られます。

聖性への召命はすべての人のための
もの

26 主は望んでおられます、わたした
ちが主の道具となり、自分の召命を
実際に生きることによって、聖性へ
の召命は真に普遍的なものであり、
少数の人々のものでも、ある特定の
生き方、一般的に世俗を捨て去るこ
とを条件としている生き方に限定さ



れたものでもないことを、人々に思
い出させることを望んでおられるの
です。

わたしの子どもたち、これは確かな
教えであり、神からの光です。この
教えは、キリスト教的完成や観想生
活は司祭や修道者でなければ不可能
だと考える人たちには理解しがたい
ものでしょうが、聖書と教会の聖伝
に基づいており、そしてまた、わた
したちの人間的な小ささにもかかわ
らず、オプス・デイの生活が絶えず
わたしたちに与えてくれる経験に
よって確認されるのです。

27 オプス・デイの目的は、ひとえに
超自然的なものです。だからこそ、
各メンバーの個人的な自由がその精
神の一部をなしているのです。だか
らこそわたしたちは、わたしたちの
活動から、誰一人として排除しない
のです、たとえわたしたちの信仰を
共有しない人であっても、わたした



ちの熱望を共有したいと望む人であ
るなら、誰であれ排除しません。

あなたたちもよく知っているよう
に、わたしたちの霊的家族の中には
絶対主義はありません。そうしたリ
スクを避けるために、あらゆる配慮
がなされており、まず合議制による
統治があります。しかし、オプス・
デイの中には、基本的なことについ
ての分裂も複数の意見もないでしょ
う。わたしたちはconsummati in
unum［完全に一つ］[66]なのですか
ら。わたしたちには共通の小さな分
母があります。それは教会の教えで
あり、その中に、個人的な聖性とわ
たしたちの周りにいるすべての人た
ちの聖性を求めるという、オプス・
デイに特徴的な精神と、街のただ中
で使徒職を実践するという特有の方
法があります。そして、非常に大き
な分子、時と場所に常に適応する、
果てしない海があります。そこでは
様々な意見があり、それが良い精神



の証拠、オプス・デイには暴君も奴
隷も存在しないという事実を示す明
らかなしるしとなるでしょう。

主は、人類の歴史の中に見られるあ
ることを理解するために十分な光を
わたしたちに与えてくださいまし
た。それは、奴隷にされた者は、そ
の後、暴君になることが多いという
ことです。しかしながら、オプス・
デイには秩序があり、またそうであ
るべきです。さもないと、わたした
ちのオプス・デイは、魂に奉仕し、
教会に奉仕し、教皇の教導職に忠実
であるための道具にはなり得ないで
しょう。

しかし、この秩序は、自由な意思に
基づく徹底した従順さをもって生き
られるもので、― あなたたちはわた
しが言っていることを理解してくれ
ると思いますが ― それは組織なき
組織なのです。だからこそ、改めて
言いますが、この世における事柄と



教義に属さない神学的な事柄におい
ては、すべての意見は良き精神の健
全な現れとして認められ、尊重され
るべきなのです。

28 オプス・デイには、さらに、喜
び、仕事への愛、清貧への愛という
三つの特徴があります。わたしたち
は神に最良のものを捧げます。神を
礼拝するとき ― 普通は小さな聖堂
で行いますが ―、わたしたちは注意
し、努力を払いながら行います。カ
インのいけにえを神に捧げるような
ことにならないためです。前にも話
したように、男性が愛する女性に愛
のしるしとしてセメントの袋と鉄の
棒3本を捧げるようなことを、わた
したちも天におられ御聖櫃にもおら
れるわたしたちの主に対してするこ
とになってしまいますから。

わたしの子どもたち、わたしたちの
貧しさは人目を引いてはならないの
です。わたしたちの貧しさは、笑顔



によって、身体と衣服の清潔さに
よって、そして何よりも魂の清潔さ
によって隠されています。だから、
地上での称賛を期待せず、聖マタイ
の言葉を忘れないようにしましょう
― Pater tuus, qui videt in
abscondito, reddet tibi［隠れたとこ
ろで見ておられるあなたの父が、あ
なたに報いてくださる］[67]。

ですからわたしたちは、常に、人間
にとって自然なことを、超自然的な
感覚をもって生きなければならない
のです。ですからわたしたちは、地
上の事柄を神的なものにすることが
できるのです。ですから、召命を受
け入れることは、わたしたちにとっ
て犠牲ではありません。それは犠牲
ではなく、選びと愛の証しであるこ
とを、わたしたちは知っているから
です ― redemi te, et vocavi te
nomine tuo, meus es tu［わたしは
お前を贖い、お前の名をもって呼ん
だ。お前はわたしのもの］[68]。



29 わたしたちは、詩編作者がわたし
たちの贖い主であり模範である主に
ついて述べていることを、自分自身
についても言うことができます、
exsultavit ut gigas ad currendam
viam［彼（太陽）は巨人のように喜
びながら道を走る］、わたしたちは
実に小さいものでありながらも、a
summo caelo egressio eius et
occursus eius usque ad summum
eius［彼は天の果てから出て、その
果てまで行き］、わたしは自分の道
を走る巨人のように喜び、果てから
果てへと行き、天に至り、その果て
にまで行き着きます、nec est qui se
abscondat a calore eius［その熱か
ら逃れられる者は誰ひとりいない］
[69]、誰も隠れることができず、すべ
ての人がその熱を受けるのです。

主がすでにわたしたちの手を使っ
て、わたしたちに近づく人たちの内
に不思議な業を行われているのを見
ても、わたしたちは高慢の誘惑に引



き込まれたりはしません。なぜな
ら、わたしたちの心の奥底で、詩編
のこの一節が鳴り響いているからで
す。Tu es, Deus, qui facis
mirabilia : notam fecisti in populis
virtutem tuam［あなたは不思議な業
を行われる神。御自分の力を諸国の
民に示された］[70]。あなたは不思議
な業を行う神、あなたの力を諸国の
民に知らせる方。

だから、nolite itaque errare, fratres
mei dilectissimi : omne datum
optimum, et omne donum
perfectum, de sursum est,
descendens a Patre luminum, apud
quem non est transmutatio nec
vicissitudinis obumbratio［わたしの
愛する兄弟たち、思い違いをしては
いけません。善い贈り物と、完全な
賜物とは、すべて上から、光を造ら
れた御父から来るのです。御父には
移り変わりもなく、影に隠れること
もありません］[71]、わたしの愛する



兄弟たち、思い違いをしてはいけま
せん。善い贈り物と、完全な賜物と
は、すべて上から、光を造られた御
父から来るのです。御父は、他の
人々のように、移り変わることも、
影に隠れることもないのです。

光の源である愛

30 あなたたちがこの教えのすべてを
生きるなら、時には話すだけではも
はや十分でなく、恋人に愛を語ろう
とする若者たちのように、愛のため
に歌う必要を感じるでしょう。しか
し、あなたたちは、神に捧げるため
に人間の愛の詩を作るのです。そし
て、エゼキエルが語る ― 主の福音
記者たちを連想させる ― あの生き
物たちのように、自分を感じること
でしょう、ibant et revertebantur in
similitudinem fulguris coruscantis
［（その生き物たちは）まるできら
めく稲妻のように行きつ戻りつして
いた］[72]。あなたたちは世界を巡り



歩き、光を放つのです、燃えて火を
まきき散らす松明のように。

聖霊は、わたしたちの母である教会
― 古くて新しく、常に今を生きる現
実であるイエス・キリストの教会 ―
が、託された豊かな宝を忠実に守れ
るよう、その若さを新たにするため
に必要なエネルギーを絶えず得られ
るようにし、そうやって教会が、時
代に応じてキリスト教のメッセージ
をすべての人々に伝える方法を見い
だし、人々の言葉に適応し、そのメ
ンタリティを理解できるようになさ
るのです ― nova et vetera, dilecte
mi, servavi tibi［新しいのものも、
古いものも、わたしのいとしい方、
あなたのためにとっておいたので
す］[73]、ああ、いとしい人よ、あな
たのために、わたしはとっておいた
のです、新しいものも、古いもの
も、と雅歌で歌われています。



そして、福音書には、omnis scriba
doctus in regno caelorum similis
est homini patrifamilias, qui profert
de thesauro suo nova et vetera［天
の国について学んだ学者はみな、新
しいものと古いものを、自分の倉か
ら取り出す、一家の主人に似てい
る］[74]と書かれています。天の国に
ついて学んだ人はみな、新しいもの
と古いものを、自分の蔵から取り出
す、一家の主人に似ている、と。

31 わたしたちの精神はそのようなも
の、― いつもあなたたちに書き送っ
てきたように ― 福音のように古
く、福音のように新しいものです。
わたしたちの召命の本質、聖性を求
め神の国のために働くわたしたちの
方法は、人々の言葉で神について語
り、人々と同じ健全な習慣を持ち、
人々の正しい考え方を共有すること
です。つまりは、世俗のなかで生き
る人と同じ視点、人々が自分の人生
の重要な問題を考えるときの、ある



いは考えることができるような視点
から神を見ること、とも言えるで
しょう。わたしたちは決して氷のよ
うな冷たい模範になってはなりませ
ん。そんな模範は、称賛されること
はあっても、愛されることはないで
しょう。

ですからわたしたちは、若々しい精
神で福音の宝を集め、地の果ての
国々にまで届けてきました。しか
し、わたしたちは革命を起こすため
に来たのではありません。わたした
ちは、本物のカトリックの教えとい
う良いワインを飲んでいるのです、
主が聖なる教会のために幾世紀にも
わたって育ててこられたことすべて
を尊重し、愛しながら。

聖霊の働き

32 Spiritus ubi vult spirat, et vocem
eius audis, sed nescis unde veniat
aut quo vadat［風（霊）は思いのま
まに吹く。あなたはその音を聞く



が、それがどこから来て、どこに行
くかを知らない］[75]。風（霊）は思
いのままに吹き、その声は聞こえる
が、それがどこから来るのか、どこ
へ行くのか、あなたは知らない。そ
れがわたしの人生でした ― そのこ
とをわたしは、感動しながら、わた
しの神への感謝を込めて書いていま
す、わたしはあわれな罪人ですから
― 、何年ものあいだそうでした、主
がわたしに豊かに恵みを注いでくだ
さり、御自分の「業」オプス・デイ
において働くよう、はっきりと、明
確な召命を示しつつ、わたしを招か
れるまでは。

オプス・デイは祈りによって前進し
ます。わたしの祈りによって ― そ
してわたしの惨めさによって ― 、
それが神の目には、御心の実現のた
めに必要な力となるのです。そし
て、多くの人たち ― 司祭、信徒、
若者、老人、健康な人、病気の人た
ち ― の祈りによって。わたしはそ



の人たちに頼みました、主が聞いて
くださるに違いないと確信していま
したから、わたしの意向のために
祈ってくださいと。最初はわたしだ
けが知っていた意向のために。そし
て、わたしのあとに続いてくれた人
たちの祈りと犠牲と働きによって。
それが戦いのためにわたしたちが
持っていた、ただ一つの強力な武器
だったのです。

そのようにしてオプス・デイは成長
し ― そのように成長し続けるで
しょう ―、ありとあらゆる場所に広
がってきました。病院や大学、恵ま
れない地域の要理教室、家庭や人が
集まる場所に。貧しい人、裕福な
人、あらゆる階層の人々のあいだ
で。神がわたしたちに託されたメッ
セージをすべての人に届けるため
に。

33 それが、オプス・デイが直接的
に、寛大に、誠実に、策略や人間の



庇護に頼ることなく、― 例えてみる
なら ― 暖かな太陽や豊かで魅力的
な花を求めて絶えず飛び回ることな
く、果たそうとしている使命なので
す。太陽はわたしたちの内にあり、
使徒職は ― そうあるべきものです
が ― 、街中で行われ、すべての人
に向けられているのです。

最初の頃、わたしは神への深い感謝
の気持ちでいっぱいでした。そして
同時に、わたしの子どもたち、わた
しは考えたのです、オプス・デイに
託されたこのカトリック的で普遍的
な種を、地球上のすべての国々、人
間の活動のすべての領域に蒔くため
に、わたしたちはどこまで行かねば
ならないかと。

だからわたしは、あなたたち皆の祈
り、犠牲、専門職と喜びに期待し続
けながら、絶えず主への信頼を新た
にするのです ― universi, qui
sustinent te, non confundentur［あ



なたに希望を置く人たちは、だれひ
とりとして恥を受けることはありま
せん］[76]、あなたに希望を置く人た
ちは、だれひとりとして恥を受ける
ことはありません。

魂の渇き

34 わたしの子どもたち、いつも絶え
ずわたしの意向に心を合わせ、また
自信を持って、若々しさを新たにし
ながら、オプス・デイの発展のため
に働き続けてください ― qui replet
in bonis desiderium tuum :
renovabitur ut aquilae iuventus tua
［（主は）生涯、お前を善いもので
満たされる。お前の若々しさは鷲の
ように新たになる］[77]。わたしたち
の神は、わたしたちの心に置かれた
望みを実らせてくださり、地上での
わたしたちの霊的な仕事は、常に活
力に満ちた若々しいものとなるから
です。



主は、あなたたちとわたしに期待し
ておられるのです、神の限りないい
つくしみによってわたしたちに与え
られた召命を喜び感謝しつつ、わた
したちが、人々が歩む道に平和と喜
びの種をまく大軍団を形成し、やが
て無数の魂がわたしたちとともにこ
う繰り返すようになることを ― 
cantate Domino canticum novum ;
cantate Domino omnis terra［新し
い歌を主に歌え。全地よ、主に歌
え］[78]。

御業によって神の子とされたわたし
たちが、自分が神の子であることを
心から感じ、兄弟愛という力強い絆
で結ばれて生きるなら、使徒職を行
う組織なき組織 ― と前にも言いま
したが ― それが簡単にできるで
しょうし、キリスト教の生命力を社
会の血流に絶え間なく注入し続ける
ことができるでしょう。



35 主は、あなたたちが、個人的な使
徒職を通して一人で、あるいは、他
の人たち ― 神から離れている人
や、カトリック信者でない人、キリ
スト教徒でない人たち ― と力を合
わせて、世界であらゆる種類の美し
く穏やかな事業を計画し、実行する
ことを望んでおられます。それら
は、地球の表面のように、またそこ
に住む人々の感情や願望のように多
様で、社会の精神的・物質的善に貢
献し、すべての人にとってキリスト
に出会う機会、聖性の機会となるで
しょう。

いずれにせよ、どんな形の使徒職を
実行するにしても ― それを自分一
人でするのであれ、他の市民ととも
にするのであれ ― 、自由に使える
重要な手段はあなたたちの専門職で
す。ですからわたしは何度もくり返
し言ってきたのです、わたしたち一
人ひとりの専門職への召命は、神的
な召命の重要な部分をなすものだ



と。また、だからこそ、オプス・デ
イが世界で実行する使徒職は常に今
日的、現代的で、必要とされること
であると。なぜなら、地上に人がい
る限り、働く男性や女性がいるので
す、特定の専門職や仕事 ― 知的労
働であれ肉体労働であれ ― をも
ち、その仕事を聖化するように呼ば
れている人たち、その仕事を通じて
自分自身を聖化し、他の人たちを神
との親しい交わりへと導こうとする
人たちが。

あなたたちの仕事、あなたたちの使
徒職は、初代のキリスト教徒たちの
ように、必ず福音宣教的なものにな
るでしょう。それは、働く意欲のあ
る人々を引き付けるでしょう、熱心
に、力強く、まっすぐに働こうとす
る人たち、目立つことよりも一貫性
をもって働こうとする、大胆で、誠
実で、自由を愛する人たち、ですか
ら、わたしたちがここで行っている
ような自己を捧げる生き方をするこ



とができる人たち、人生において
も、仕事においても、オプス・デイ
であることができる人たちを。けれ
どもそのようなことを、彼らは思っ
てもみなかったでしょう ― ほとん
どの場合、異教的な環境の中で生き
てきたのですから ― 、神との友情
の内に幸せになれるなどと、自己奉
献と奉仕の人生を送ることができる
などとは。

オプス・デイへの召命はすべての信
者に向けられている

36 あなたたちも個人的な経験からよ
く知っているように、神のいつくし
みの道は数多くあります。オプス・
デイへと、あらゆる国、人種、言語
の人々がやってくるでしょう、老人
も若者も、独身者も既婚者も、健康
な人も病気の人も。その一人ひとり
が、神の御意志によって定められた
場所を見出し、一人ひとりが、主が



与えてくださる機会 ― 特別な恵み
― を活かすことができるでしょう。

初代キリスト教の味わいをもつこの
道は、多くの人々の人生に、驚くほ
ど単純な方法で、恵みの奇跡を新た
にするために神が生み出されたのだ
と思いつつ、わたしは、聖ユスティ
ノスが福音の驚くべき力に驚嘆しな
がら書いたことをゆっくりと読み返
して喜んでいます。彼はこう言って
います。

「かつては放蕩を楽しんでいたわた
したちは、今は貞潔だけを受け入
れ、かつては魔術に身を捧げていた
わたしたちは、今は生み出されたも
のではない善なる神に身を捧げてい
ます。かつては何よりも金銭を愛
し、財産を増やすことを愛していた
わたしたちは、今は自分の持ってい
るものさえも人と分かち合い、困っ
ている人に分け与えています。かつ
ては互いに憎み合い、傷つけ合い、



異なる習慣によって隔てられ、同じ
民族でない者たちとは家庭を共にし
なかったわたしたちが、キリストの
到来後、今は皆、共に暮らし、敵の
ために祈り、わたしたちを迫害する
者たちの不当な憎しみを思いとどま
らせようと努めるのは、キリストの
美しい教えに従って生きることに
よって、彼らが、わたしたちと共
に、万物の主である神から、わたし
たちが望むのと同じ財を得る善い望
みを持つためです」[79]。

37 神に呼ばれたなら、誰でもオプ
ス・デイのメンバーとなることがで
きます。オプス・デイへの召命は、
身分を変えることを伴いません、
従って、外的にはなにも変わること
がないのです。一人ひとりがこの世
で占めている場所にとどまり、自分
の仕事、メンタリティー、身分上の
義務、専門職に伴う責任、共同体へ
の義務、社会的な関わりを持ち続け
ます。なぜなら、これらの関わりは



すべてキリスト者としての使徒職の
ための手段であるからです。

神の御業オプス・デイは、メンバー
に超自然的精神、特有の修徳性、適
切な教理的形成与えることによっ
て、その人がまさにこうした人間的
現実の中で、その現実を通じて、自
らを聖化し、自分のオプス・デイを
実現できるようにするのです。

しかし、このように精神と形成との
一致を常にはかりながら、オプス・
デイの各メンバーは、この世におい
て ― 職業的、文化的、政治的、社
会的な活動に携わりながら ― 、完
全に自由に、それゆえ自分の責任の
もとに行動するのです。その責任
は、イエス・キリストへの信仰と道
徳が許す範囲内であれば意見も行動
も絶対的に自由であることの帰結と
して、各人がそれぞれ自分のものと
して担うものだからです。



38 オプス・デイの神学的・使徒職的
現実は実に独自なものであり、また
修道生活への召命の起源やこの召命
に伴う生活条件とは非常に異なって
いるため、オプス・デイに入りたい
という人は、それ以前には、神に身
を捧げるために修道者になることも
神学校に行くことも、考えたことな
どなかったに違いありません。です
からわたしたちは、他の道に進もう
とする人たちの邪魔をしたりはしな
いのです。

オプス・デイは小神学校や宣教師養
成のための学校（*）をもっていませ
んし、もつべきでもありません。わ
たしたちはそうした学校を愛しては
いますが、それは他の人々のための
ものです。それは母親たちが、善い
願い、聖なる願望に駆られて、まだ
幼いころから息子たちを連れてくる
ところです、特に恵まれた環境で生
活することによって、息子たちの中



に司祭の召命や修道者の召命が芽生
えるかどうかを確かめようと。

*訳者付記：escuelas apostólicas ―
Trésor de la langue française（フラ
ンスの仏語大辞典）によると、
escuela apostólica に対応するフラ
ンス語「école apostolique」には
「将来、宣教地に派遣する司祭を養
成するための無償の中等教育機関」
というような説明がある。

オプス・デイに入ることを望む者た
ちは ― すでに十分な年齢に達して
いますから ― オプス・デイへの召
命が意味する自己の贈与について、
自分たちが実行しなければならない
特別な使徒職の使命について、明確
な自覚をもってそうするのです。

彼らは、冷静かつ自由に考えたうえ
で、オプス・デイに入ることを望む
のです。よく考え、責任を持って、
イエスと言うのもノーと言うのも自
由なのだと自覚し、オプス・デイ特



有の召命を受け入れることによって
負うことになる義務についても理解
したあと、この決断を下すのです。

神の呼びかけに応える自由

39 神からのこの特別な召命をほんと
うに持っている者だけが、完全な自
由の中で自らを捧げ堅忍しようと望
む者だけがオプス・デイに来るとい
うことについて、わたしたち以上の
関心を持つ者はいません。まさにそ
こに、その人たちが神の恵みに助け
られて力を発揮するであろうという
ことの、最高の保証があるからで
す。

それと同時に、あなたたちもよく
知っているように、神学校や修道会
のために多くの召命が生まれること
を喜びをもって見ることも、わたし
たちの精神にふさわしいことです。
しかも、わたしたちは神に感謝しま
す、なぜなら、これらの召命の多く
は、わたしたちが若者のあいだで



行っている霊的・教義的形成の成果
だからです。わたしたちを取り巻く
環境を、キリスト教の精神で燃え立
たせ、より超自然的で、より使徒的
なものにすることによって、その論
理的帰結として、教会のあらゆる組
織に、より多くの人々が送り込まれ
るのです。

40 修道者への召命については、わた
したちは特別に注意を払っていま
す。オプス・デイの創立当初から、
わたしはオプス・デイという組織
を、そのメンバーは修道者となるこ
とも、ad instar religiosorum［修道
者のように］修道者のように生きる
ことも、修道者と同一視されるよう
なこともあってはならないものとし
て見てきました。

それは、修道者に対する愛情が欠如
しているためではありません。わた
しは心から彼らを愛し、尊敬してい
ます。わたしの子どもたち、それ



は、フィリピの信徒たちに対する聖
パウロと同じ言葉を、誠心誠意、繰
り返すことができるほどです ― 
testis enim mihi est Deus,
quomodo cupiam omnes vos in
visceribus Iesu Christi［キリスト・
イエスの心をもって、わたしがどれ
ほどあなたたち一同に想いを寄せて
いるかは、神が証人です］[80]、イエ
ス・キリストの心をもって、わたし
がどれほどあなたたちを愛している
かは、神が証人です。

わたしたちは、司祭への召命、修道
者への召命を、そして修道者たちが
教会のために行ってきた、またこれ
から行うであろう巨大な仕事を、心
から尊敬しています。そう思わない
ような者はわたしの善い息子とは言
えないでしょう。

しかし、それと同時に、改めて言い
ますが、わたしたちの召命とわたし
たちの仕事は ― 世俗にとどまるよ



うにとの招きであり、また、わたし
たちの使徒的活動は世俗の活動の中
で、またそこから行われるものであ
るのですから ― 、修道者に託され
た召命と仕事とはまったく異なるも
のなのです。

41 あなたたちは、自分の社会的身分
を変えず、修道者あるいは修道者と
同一視されるような人にはならず、
そして、神の民である他の信者た
ち、つまりあなたたちと同等な人た
ちと、生活や仕事において完全に交
わりながら、この世のただ中にとど
まるという明確な条件のもとに、自
らを主にささげたのです。

わたしたちが行う仕事、わたしたち
が採用する精神性と手段、わたした
ちがそれを行う状況、そしてわたし
たちのために用意されている特有の
形成と修徳主義は、神学的・教会法
的に見ても、修道者の身分にはない
ものです。



42 わたしたちの活動はまた、教会の
通常の位階制の枠組みにおいて、あ
るいは修道会によって、多かれ少な
かれ直接的に推進されている様々な
団体や運動における他の一般信徒の
活動とは、通常、全く異なっていま
す。

これらの団体や運動は、使徒職に自
己を全面的に捧げることを必要とし
ないもので、会員と団体の結びつき
は弱く、ほとんど存在しないか、あ
るいは事実上存在しません。修徳
的・教理的形成にも、深さ、厳密
さ、継続性を欠いています。なぜな
ら、それらの団体や運動はそれほど
形成を必要としていませんし、ま
た、その目的のために形成が不可欠
であるとは言えないからです。

たとえ、これらの点をすべて持って
いたとしても、彼らには、仕事と使
徒職との内的かつ完全な一致が、や
はり欠けているのです。この一致こ



そが、オプス・デイのメンバーに特
有の召命と修徳的要請の基本的な特
徴であり、その実際上の結果とし
て、オプス・デイもそのメンバー
も、誰からのものであれ、人のお金
を必要としていません。なぜなら、
メンバーたちはそれぞれの仕事に
よって得た実りをもって自分たちの
必要を賄っているからです。たと
え、もう一方で、わたしたちが行っ
ている使徒的事業は、それが適切に
発展するためには、カトリック信者
であるか否かを問わず、祈り、仕
事、あるいはお金によって支援して
くれる人々の、寛大な協力を常に必
要としているとしてもです。

43 ここまで来たところで思うのです
が、わたしたちの道を理解しようと
しない、あるいは理解できずにいる
人たちの態度を ― それを正当化す
るのではなく ― 説明することがで
きる理由について、具体的に示す必
要があるようです。多少否定的なや



り方になるかもしれませんが、わた
したちの霊性と使徒職を明確に定義
するものが、それによってより明確
になるでしょう。

人工的なものを称賛し、奇抜なもの
や偽りのものを喜び、貴重で本物の
美しさを無視することに馴染んでい
る人たちには、花は自然の花でない
方が美しいと思えるのでしょう。み
ずみずしく香り高いバラをほめるの
に、なんてきれいなんだ、まるで造
花のようだ、などと言うのを聞いた
ことがあるでしょう。そういう人た
ちには、使徒的な事業の内に、神の
恵み、神の日常的な摂理、そして人
間の真摯で高貴な仕事の、驚くべき
ではありますが簡素な実りを見出す
のは、容易ではないのでしょう。

そのひとたちが、鳴り物入りの見世
物のような ― 打ち上げ花火のよう
な ― 仕方で仕事をするのに慣れて
いるとしたら、そのような心的態度



が何世紀も続いてきたために、独特
な意識、考え方が身についているの
かもしれず、その結果、他の人たち
が、見た目を飾ることも秘密めかす
こともせずに、まったく単純かつ自
然に、率直に、したがって謙遜に行
動しているのを見ても、理解するこ
とも信じることもできなくなるので
す。

44 このような人々が表面的で、もの
ごとを曲解しがちなのは、軽率さや
思慮のなさから、ある特定の召命に
とっては正当な意味があるけれど
も、キリスト教的完全さを真に探求
することにおいて不可欠ではない要
素 ― たとえば、衣服の色や形、長
く厳粛な儀式、紐や帯、肩紐で吊り
下げるか首から下げるキリストの十
字架像、はっきりと見えるメダイな
どといった、ある種の階級意識には
付き物となりがちなしるし、教会が
再三嘆いてきたしるし ― を最重要
視するためです。このような人々



は、これらの伝統的な要素のいずれ
かがまったくないことに気づくと、
聖性へと向かう本物の道があること
さえ疑うようになるのです。

わたしの子どもたち、わたしたちの
場合、そうしたしるしは何一つあり
ません。オプス・デイを示す略号さ
えありませんし、またあってはなら
ないのです。なぜなら、わたしたち
は修道者の身分とは何の関係もない
からです。わたしたちは普通の市
民、他の市民と同じだからです。

もしも彼らが、まじめで専門的な仕
事、世俗の学問への完全な自己奉献
が何を意味するかを知らないのな
ら、神がオプス・デイのメンバーに
求めておられる使徒的な仕事の範囲
と規模、そしてそれを実行する方法
を理解することはできないでしょ
う。

もしも彼らが、教会を自分の虚栄心
のために利用したり、無闇矢鱈と命



令し、押しつけ、すべてを牛耳ろう
とすることを習いとしているのな
ら、自分の支配欲に制限が設けられ
るような仕事は必ずや敵視するで
しょう。そのような仕事は、自分の
権威を侵害するもの、おそらくは経
済的利益をも侵害するものと見て取
るからです。

45 また、わたしの子どもたち、それ
は驚くべきことでもありません。残
念なことですが、今述べたような
人々の周りには自然と取り巻きたち
が集まってきて、うたい文句に惹か
れたり ― それに耳を貸してはいけ
ません、神の働きや教会の活力を制
限し、操作するものだからです ―
誤謬や教理的知識の欠如からくる偏
見に惑わされて、言いなりに動くの
です。

今わたしが問題にしている人たち
は、まじめな人たちではあります
が、オプス・デイが示す高貴な望み



の正しさ、正当性を見て取ることが
できないのです。善良な人たちでは
ありますが、いかにも立派に見える
人たちが繰り返し垂れ流す一方的な
情報や誤った情報にあらがうことが
できないのです。悪を行うことはで
きませんが、権力者が怖いので、善
を行いません。賢く、学識さえあり
ますが、自分たちの前で展開され
る、神とその教会への奉仕の有効性
も、それを支える神学的教義も、必
要とされる法的規範も認識できない
のです。

46 わたしの娘たち、息子たち、そん
なことはどうでもいいのです。わた
しがこれらの困難についてあえて触
れたのは、そのことによって ― 逆
に ― わたしたちの精神の特徴をよ
り明確に示すのに役立つからにほか
なりません。それ以外のことについ
ては、父なる神への子としての信頼
をもって祈り、皆を赦し、希望を
持って待つのです。



その時が来たと天が判断するとき、
教会の使徒職の組織において、オプ
ス・デイという豊かな川が流れるべ
き水路が開かれるでしょう。オプ
ス・デイは、現状ではまだ適切な場
所を見出してはいないので、それは
困難で辛く苦しい仕事になるでしょ
う。わたしたちは多くの障害を乗り
越えなければなりませんが、主はわ
たしたちを助けてくださいます、な
ぜなら、神の御業であるオプス・デ
イにとって、すべては御旨であるか
らです。

祈ってください。わたしの絶え間な
い祈りに結ばれていてください ― 
Domine, Deus salutis meae: inclina
aurem tuam ad precem meam［主
よ、わたしの救いの神よ、わたしの
祈りに耳を傾けてください］[81]、わ
たしとともに言ってください、わた
したちの救い主である神よ、わたし
たちの祈りに耳を傾けてください。
山々のあいだに水は流れるという深



い確信が、あなたたちに欠けること
が決してありませんように、inter
medium montium pertransibunt
aquae［山々のあいだに水は流れ
る］[82]、水は流れる、これは神の言
葉です。

それはそうと、わたしが少し前にブ
ルハソット（*）で、キリスト者とし
ての生活を高めようとしている学生
たちに ― そのうちの何人かはすで
にわたしの子どもになっていますが
― 数日間説教をしたときに得た招き
を実践する決心をしてください、わ
たしもそうしますから。あるドアに
「旅人よ、己が道を行け」という言
葉が書かれていて、わたしは喜んで
それを何度も読み返しました。これ
こそ、わたしたちがなすべきことで
す、わたしたちの主である神がわた
したちを引き寄せてくださった特有
の道をよく知り、その道を忠実に歩
み続けるよう、常に努力すべきこと
なのです。



*［訳注］スペイン、バレンシア地方
の町。

わたしたちの仕事は偉大なカテケー
ジス

47 わたしたちの召命についての理解
を深め、わたしたち独自の方法で福
音のメッセージを人々に伝えること
の価値と可能性を考えるなら、わた
しの娘たち、息子たち、わたしたち
がそのように生き、そのように働く
ことによって、オプス・デイ全体
が、市民社会の中で、生き生きとし
た単純で直接的な方法で行われる偉
大なカテケージスに等しいものとな
ることは明らかです。

実際、この教理的使徒職は本当に必
要とされているのです。古くからキ
リスト教の伝統を持つ社会集団や
国々においてさえも、宗教的無知が
日に日に増しているからです。神の
最大の敵は無知であると言えるで
しょう。神を知らなければ神を愛す



ることはできません。だから無知は
多くの悪の源であり、魂の救いに
とって大きな障害となるのです。

「わたしたちは聖霊があることを聞
いたことさえありません」[83]と聖書
がわたしたちに伝えていることは、
多くの人々、多くのキリスト信者の
心に明確な教理的知識が欠けている
今日の状況を、そのまま映し出して
います。それは、教育をろくに受け
ていない人だけでなく、人文科学の
分野で学識者と言われている人、専
門家として高く評価されている人、
政府の要職にある人にさえ言えるこ
となのです。

そして、無知は混乱を生み、さら
に、教会の敵や軽率な人々がその混
乱をあおるのです。口頭や文書によ
る、ありとあらゆる伝達手段 ― 迅
速に隅々にまで行き渡る手段 ― を
使い、無害に見えるけれども誤りを



含んでいたり、誤りにつながるよう
な計画、発言、慣習を利用して。

48 病気の人や貧しい人を助けること
が物的な慈善行為であるのと同じよ
うに、教理的知識に乏しい人を助け
ることも慈善行為です。そうした慈
善行為、霊的愛徳を、わたしたち
は、それが必要とされるとき、全力
でなすべきなのです。

豊富な善で悪を溺れさせるために、
教理を教えねばなりません。真理は
贅沢品であってはならないのです
[84]。信者たちに正しい教義、確かな
教義という種を ― 教導職が信仰の
真理として示すものは揺るぎないも
のであるという確信をもって ― 豊
かに蒔かなければなりません。各人
の意見に委ねられていることについ
ては自由であるということも教えな
がら。

わたしの子どもたち、種を蒔くので
す、明快に、曖昧にならぬように。



実践的懐疑主義がまかり通るような
ことを許してはならないからです。
真理は一つですから。言葉の賜物に
よって ― 聖霊降臨に喜んで触れな
がら[85]、よくあなたたちに言ってい
ますが ― 、常にその場の状況や聞
く人の能力や知識に応じて話せるよ
うにしてくれるこの賜物、話す人の
適切な準備とこの使徒的務めを果た
そうとする信仰と愛の実りであるこ
の賜物によるのです[86]。

49 自分の知識を絶えず向上させたい
というあなたたちの願い、学びたい
という願いに応え、オプス・デイ
は、それぞれの個人的な状況によっ
て必要とされる程度や方法を考慮し
ながら、教理と倫理、聖書と典礼、
教会の歴史と教会法に関する正確な
知識を提供することによって、あな
たたちの人間的な知識を超自然的レ
ベルにまで容易に高め、それを使徒
職の道具に変えるのです。



しかし、あなたたちはまた、専門職
に応じた適切な準備をすべきです。
社会におけるそれぞれの活動に応じ
た準備、知的労働であれ肉体労働で
あれ、それぞれの公的な職務に応じ
た準備をしっかりとすることによっ
て、自分の職業、日常の仕事を通じ
て、この教理の使徒職を効果的に行
うことができるようになるからで
す。

仕事を聖化することは、人間的にも
完全な仕方でその仕事を行わなけれ
ば、難しいでしょう。そして、その
人間的な完全さがなければ、専門職
に携わる者としての威信 ― 仕事を
聖化し、キリスト教の信仰が要求す
るところに自分の生活を一致させる
ことを他の人たちに教えるために必
要な影響力 ― を得ることは難し
い、いや、不可能とさえ言えるで
しょう。



50 ですから、しっかりとした職業訓
練を受け、常に最新の状態を維持す
るために、あらゆる手段を講じなけ
ればなりません。わたしたちは、他
の市民と同じ権利と手段を持ってい
ますから、知的労働のためであれ、
肉体労働のためであれ、良い教育・
訓練を保証してくれる、公立あるい
は私立の教育機関に通うのです。

学者になれる人が学者にならないと
したら、それは許されないことで
す。しかし、全員が学者になる必要
はありません。その代わり、オプ
ス・デイのメンバーは皆、教育を受
け、自分の専門職において有能であ
り、その誠実な人柄、学識、技量ゆ
えに同僚たちから評価されているこ
とが必要なのです。

51 Coepit Iesus facere et docere
［イエスは行い、教え始められた］
[87]、イエスは行い、教え始められ
た。わたしの子どもたち、模範を示



して教えなければなりません。人々
はあなたたちの善い行い[88]や振る舞
い方を見て、あなたたちが教えてい
ることを信じるでしょう。良い模範
は常に人を惹きつけます。しかし、
それが効果的であるためには、オプ
ス・デイのメンバーたちが、単純か
つ自然に、自分たちが教えている通
りの生き方をしていることの結果で
なければならないのです。

それは、普通のキリスト信者が、自
分の職業や仕事を正しく責任を持っ
て行うことによって示されるので
す。自分の市民的義務をすべて忠実
に果たすことによって、すべての権
利を実践することによって ― それ
は義務でもあります ―、この世での
生活の日々の問題や苦難に立ち向か
い、解決することによって、つま
り、人間関係すべてにおいて、キリ
スト教的に、超自然的な動機のため
に、神と隣人への愛に基づいて生き



ることを通じて、はっきりと示され
るのです。

このように模範を示すのですから、
遠くから見る限り、オプス・デイの
メンバーが注目されることはないか
もしれません。しかし、メンバーに
近づき、親しく接するようになった
人は、すぐに、ここにキリストがい
ると言うでしょう。なぜなら、その
人は、このChristi bonus odor［キリ
ストのかぐわしい香り］[89]、キリス
トのかぐわしい香り、主と常に親し
く接しながら生きている霊魂の香り
を感じるからです。

キリスト教の光

52 オプス・デイのメンバーは、それ
ぞれが自分の場所、自分の仕事場
で、誠実に、ごまかしも策略もなし
に、人々が、周囲の世界が期待して
いるキリスト教の光を示さなければ
なりません。わたしたちは人々のた



めに、周囲の世界のために存在して
いるのですから。

わたしたちの仕草、眼差し、話し
方、物の見方、行い方、人との関
係、そして、全般的に言うなら、オ
プス・デイのメンバーの生活と行動
全体に、他の人々と同じであること
から生まれるあの単純さが伴わなけ
ればなりません。わたしたちは他の
人々とは違うのだと誤解されるよう
なことになれば、わたしたちは周囲
の世界にも人々の中にも入っていけ
なくなり、魂に仕えることができな
くなるでしょう。

53 このようにして、教会は、人間の
あらゆる営みの中に、真に、無理な
く存在するようになるのです。修道
者ではなく、修道者らしくもない、
教会の普通の信徒である娘たち息子
たちの個人的な証しが、キリスト教
のメッセージを生き生きと、効果的
に伝えることになるのです。



これは、自分の仕事によって生活し
ている人たちが、一般信徒としての
メンタリティーでもって行う模範の
使徒職であり、したがって、教会に
とって経済的な負担にはなりませ
ん。彼らは、いかなる種類の人間的
な報酬や補償も期待せず、惜しみな
く教会に奉仕しているのです。

あなたたちは、市民であり良き職業
人であることを拠り所とする者とし
て、誠実かつ公正に生き、働かねば
なりません。カトリシズムや聖人の
名前、あるいはカトリックという肩
書に頼らずに。そして、キリスト教
は否定的内向的な宗教ではなく、世
界のどんな場所にあっても喜びを
もって肯定的に物事をとらえる宗教
であると深く確信している人の超自
然的な喜びと人間的な楽観主義を
持って、生き、働くのです。キリス
ト教は、地上の生活におけるあらゆ
る高貴な願いに確固たる基盤と確実



な進展を与えることができる唯一の
教えなのです。

54 この率直で効果的な献身による模
範を支えとし ― それは父なる神と
の絶え間ない交わり、聖母マリアへ
の信頼に満ちた崇敬、教会とローマ
教皇への愛、祈りと犠牲によって可
能になり、育まれるものです ― 、
あなたたちは、職場の同僚や、何ら
かの理由で接することになるすべて
の人との友情を育むよう努めなけれ
ばなりません。

わたしの娘たち、息子たち、もちろ
んあなたたちはそのように行動して
くれるでしょう。友情を、社会に浸
透するための戦術として用いるため
ではなく ― そんなことをしたら友
情がもつ本質的な価値を失わせてし
まうでしょう ― 、兄弟愛という人
間が真っ先に、最も直接的に求める
ものの現れとして、さまざまな違い
を持つ人々のあいだに育むのです。



それは、キリスト者にとって義務で
すから。

そして同時に、神への愛からそうし
てください。友情は信頼を生みます
から、教理の使徒職を行うことがで
きるようになり、わたしたちが善を
望んでいるその人たち、友人たち
を、主に近づけることができるので
す。

55 夜、イエスに会いに行ったニコデ
モのように[90]、人々の無遠慮な好奇
心にさらされないようにしながら、
この控えめでまっすぐな友情の内
に、人間的な敬意を乗り越えて、魂
が熱望する神の真理を見いだす手段
を求めようとする人たちさえいるこ
とでしょう。

わたしの魂の子どもたち、本当にこ
う言うことができるのです、オプ
ス・デイの働きの最良の実りは、そ
のメンバーが、大学や工場、職場、
鉱山や畑などで、仕事上の仲間たち



を相手に、模範と忠実な友情の使徒
職を「個人的に」行うこと通じて得
られるものである、と。

それは、謙遜に、静かに、しかし効
果的に、絶え間なく続けられる、放
射線のような働き、模範と教理によ
る働きであって、その成果を統計で
示すことは難しいでしょう。

56 わたしたちの神的な召命、職業の
実践と密接に結びついているこの召
命の超自然的本質を理解しない人々
にとって、あるいは、神に完全に身
を捧げるためには普通の人であるこ
とをやめなければならないと考える
人々にとって、この使徒職が実に人
間的であるため、オプス・デイのメ
ンバーが異様に見えてしまうので
しょう。実に普通で、すべてにおい
て他の市民たち、他の同僚たちと
まったく同じなのですから。

実際、オプス・デイのメンバーは、
それぞれの職業に応じて、その社会



的地位にふさわしい生活、服装、働
き方をしています。ですから、他の
市民と同じように、自分の置かれた
環境が要求することや状況に無理な
く適応し、誠実かつ率直に振る舞い
ます。つまり、まさに他のキリスト
信者と同じように、オプス・デイに
属していなかったとしてもそうする
であろうように、振る舞うのです。

57 ですから、自分の個性や身分を隠
したりはしませんし、ありのままの
自分の姿、自分の自然な姿にそぐわ
ない、ある特定の外見を取り入れた
りもしません。使徒職の戦術として
そのように行動することも、不必要
なカムフラージュを取り入れること
もないのです。

そのような奇行や偽善はオプス・デ
イではありえないことです。しか
し、いずれにせよ、そうしたこと
は、一般信徒のふりをしたり、修道
者でないように見せるために自ら一



般信徒化しようとする人たちにとっ
ては、おそらく使徒職の戦術とし
て、あり得ることでしょう。そうし
た人たちをわたしは知っています
が、それは間違いなく危険な戦術で
す。知的にも行動的にも異常な手段
に頼るのですから、修道者としての
身分を捨てることになりかねませ
ん。誠実であることが常に求められ
るのです。

58 「天の神を賛美し、生きとし生け
るものの前で神をほめたたえなさ
い。神はあなたたちにそのいつくし
みを示されたのだから。王の秘密を
隠しておくことは善いことだが、神
の御業を明らかにし伝えることは輝
かしいことである」[91]。わたしの娘
たち、息子たち、わたしたちには隠
すものは何もありません。わたした
ちの自発的な行動や振る舞いを秘密
と混同するようなことは、誰にもで
きないのです。



これまでわたしは秘密を持たなかっ
たし、今もこれからも、持つことは
ありません。オプス・デイもそうで
す、秘密を持つことは正しくないこ
とですし、創立者であるわたしがそ
れを知らないのも正しくないことで
す。オプス・デイにとって、秘密は
何の役にも立ちません。これまでも
必要なかったし、今も、これから
も、必要ありません。神がわたした
ちに託された宝、わたしたちが伝え
るべき光は声高に叫ぶべき秘密で
す。わたしたちの義務、神から与え
られた使命は、それを四方八方に広
めることなのです。

自然さと、個人としてまた集団とし
ての謙遜

59 しかし、この単純で自然なわたし
たちの召命の生き方は、使徒職の有
効性、そして何よりも個人としてま
た集団としての謙遜が求める、賢明
で超自然的な慎み深さと、完全に一



致することを忘れないでください。
とくに今は、オプス・デイが始まっ
て間もないとき、細心の注意が必要
な時期なのです。

わたしたち個人が神への献身の内に
かもしだす親密さ、わたしたちの家
族的生活がかもしだす親密さは、街
中で公言するようなものではありま
せんし、わたしたちの扉を叩きに来
る詮索好きな訪問者の攻撃的な好奇
心を満足させるためのものでもあり
ません。わたしたちは素直であると
同時に慎重でもあるべきなのです。

60 わたしの子どもたち、聖パウロの
この明確で素晴らしい言葉を黙想し
てください。「わたしたちの誇り
は、わたしたちの良心が証しすると
ころです。わたしたちはこの世にお
いて、神の前で単純な心で誠実に振
る舞ってきました」[92]。これがオプ
ス・デイの誇りです、そしてこれ
が、わたしたち一人ひとりが、どの



ような状況や境遇に置かれていて
も、生きようと努めるべきことなの
です。

わたしたちの精神の単純さと自然な
誠実さは、あなたたちが神との交わ
りにおいて、神の子らしく単純かつ
誠実であろうと努めるなら、自分の
考えや言葉、行いを「真理である
方」に一致させようと絶えず努める
なら、この世において、人々の前に
輝くことでしょう。

61 また、オプス・デイにおいてあな
たたちを指導し形成する使命を持つ
のメンバーたちに対しても、誠実か
つ単純でありなさい。彼らが愛情を
持って、確固として、理解を示しな
がら、効果的にあなたたちを導き、
助けられるようになるためです。細
やかな心を持って誠実に、しかしま
た野蛮なほど誠実に。

あなたたちへの指導がしやすくなる
ようなことがあれば、何でも恐れず



に言いなさい。あなたたちを神へと
導き、霊性を高め、形成を進め、ど
んな傷もすぐに癒し、どんな逸脱も
― いかに重大なものであれ、あるい
はそう見えるものであれ ― すぐさ
ま正せるようにするためです。忘れ
てはなりません、真に重大なことは
ただ一つ、その傷や逸脱を、医師で
あり、導き手であり、牧者である人
に隠すことだということを。

要するに、わたしたちの家族として
の生活における誠実さです。自発的
で開かれた態度は、あなたたち相互
の関係を、暖かで心が通い合うもの
にし、必要な場合には兄弟的説諭を
含め、常に助け合えるようにするた
めの、非常に効果的な方法なので
す。

平和と一致を促進する

62 オプス・デイの使徒職は ― まさ
に真の兄弟愛が染み込んでいるがゆ
えに ― 相互理解を促進し、平和と



穏やかな共存の雰囲気をわたしたち
の周囲につくり出し、そうやって人
間同士の一致、主との一致を阻む障
害を ― いまだに数多くある障害を
― 取り除くことを目指さなければな
りません。

ですから、キリスト教的世界観、人
間観、キリスト教的行動規範を制限
し、偏狭さや自己中心的なものへと
矮小化させるものは、オプス・デイ
の精神とは無縁のものです。わたし
たちは、コリントの信徒に対する聖
パウロの教えを、教会の一致、すな
わち全人類の一致の象徴として、自
分たちのものとするのです。「実
に、わたしたちは、ユダヤ人であれ
ギリシア人であれ、奴隷であれ自由
な身分の者であれ、洗礼を受けてみ
な一つの霊によって一つの体に組み
入れられ、また、みな一つの霊を飲
ませていただいたのです」[93]。



63 オプス・デイのこの真にカトリッ
ク的な精神は、わたしたちに、広
い、普遍的な心を持つよう求めてい
ます。わたしたちの心からたくさん
の善いものを取り出す ― de bono
thesauro profert bona［善いものを
入れた倉から善い物を取り出す］[94]

― ことができる心を持つことによっ
て、神の子としての兄弟愛の道をふ
さいでいる多くの精神的・心理的障
壁を乗り越え、打ち砕くために。

その障壁のひとつ ― おそらく今の
時代において最も危険な障壁 ―
は、ナショナリズムです。ナショナ
リズムは、理解と共存を妨げ、祖国
への真の愛とは相容れず、人類社会
の共通善を追求するうえで、大きな
障害となります。

このナショナリズムが神にかかわる
事柄に持ち込まれたりすれば、この
上なく深刻かつ危険な事態を招くこ
とになるでしょう。神にかかわる事



柄において、なによりもまず輝くべ
きことは、すべてのもの、すべての
人が、イエス・キリストの愛の内に
一つになることなのですから[95]。

64 キリスト教的愛におけるこの一致
という現実は、人間社会の全領域に
おいて、行いを通じて示されるべき
もので、階級意識、ましてやカース
トやセクト主義を許すものではあり
ません。「もはやユダヤ人もギリシ
ア人もなく、奴隷や自由な身分の者
もなく、男も女もありません。あな
たたちはみな、キリスト・イエスに
おいて一つだからです」[96]。

この一致を達成し、永続させること
は、困難な仕事です。それは、謙
遜、放棄、沈黙、耳を傾け理解しよ
うとすること、隣人の善に寛大に心
を寄せること、必要であれば何度で
もゆるすこと、要するに、行いを通
して真に愛することによって養われ
るものです。



わたしたちは、この大いなるキリス
ト教的使命に、決然と、使徒的努力
をもって貢献するのです。オプス・
デイに近づくすべての人が、この一
致のため、共存と人間的・霊的・物
的幸福につながる相互理解のために
働くよう促されていると感じるよう
にするのです。

65 教会においても市民社会において
も、二級信徒も二級市民も存在しま
せん。使徒職においても、現世的な
領域においても、神の子の自由、良
心の自由、また正当なイニシアチブ
に制限を加えることは恣意的かつ不
当なことです。そのような制限は、
権威の乱用、無知、あるいは理不尽
な差別をすることが許されると考え
る人々の誤りから生じるのです。

そのような行為は、人間の尊厳に反
するがゆえに、不当であり、自然に
反するものです。それは、良心に
従って行動する権利、働く権利、団



結する権利、自然法の範囲内で自由
に生きる権利を抑圧するものですか
ら、共存への道には決してなりえま
せん。

わたしたちの精神はすべての人を尊
重するよう促す

66 わたしの娘たち、息子たち、わた
したちはすべての人と平和的に働き
たいのです。なぜならわたしたち
は、神が創造の瞬間から理性的な被
造物である人間に与えた尊厳と自由
を、計り知れない価値であると認
め、尊重し、擁護するからです。さ
らにまた、神ご自身が人間の本性を
とることをためらわず、かくして御
言葉は人間となり、わたしたちのあ
いだに住むようになった[97]からでも
あります。

ですからわたしたちは、すべての人
と親しく接するよう努めるのです。
キリストが関心を持たなかった人は
一人もいませんでしたから、わたし



たちにとっても関心を持たない人は
一人もいないのです。だからわたし
たちは、単なる社会的慣習を越え
た、人間としての細やかな心遣いを
もって人と接するのです。なぜなら
それは、わたしたちの信仰そのもの
を表すものだからです。

これがオプス・デイの精神ですか
ら、多くの非カトリック信者、さら
には非キリスト教徒たちの心を引き
付け、支援を集めねばならないこと
が、よくわかるでしょう。あなたた
ちは、その人たちと同じ場所で共に
生き、働くのです、同僚として、真
の友として。

67 真理と愛の内に歩みましょう。教
会にゆだねられた信仰の遺産（*）へ
の忠実、教導職への忠実をしっかり
と守ることによって、わたしたちは
真理の担い手となるのです ― 
veritatem facientes in caritate［愛
に基づいて真理を行い］[98]、イエ



ス・キリストの愛をもって福音の教
えを伝えるのです。

*［訳注］depósito de la fe 、ラテン
語Depositum Fidei：聖書および聖
伝に含まれた啓示の総体のこと。教
皇ヨハネ・パウロ二世は使徒憲章
『Depositum Fidei（ゆだねられた
信仰の遺産）』の冒頭で「ゆだねら
れた信仰の遺産を守ること、これこ
そ主がご自分の教会に与えられ、ま
た教会がいつの時代にも果たしてい
る使命です」と述べている。この使
徒憲章は日本語版『カトリック教会
のカテキズム』の冒頭（1‐6ペー
ジ）に収められている。

妥協できないときであっても、その
非妥協性は聖なるものでなければな
らず、従って、教理に関してはその
姿勢を貫くでしょうが、人々に対し
てはそうであってはなりません。さ
もないと、わたしたちは人々を神の
もとに導くことができませんし、キ



リスト者としてわたしたちに求めら
れているように、兄弟として人々と
共に生きることさえできないでしょ
う。信仰にかかわることでは譲歩で
きませんが、真理を語るために人を
傷つける必要はないということを忘
れてはならないのです。

もしも例外的に、相手が横暴で暴力
的な場合には、強く言わざるを得な
いでしょうが、そのときも、わたし
たちの言葉が相手を傷つけないよう
に ― irascimini et nolite peccare
［怒っても、罪を犯してはならない
（*）］[99]、厳しい話し方をしても、
感情に流されずに ― なぜそのよう
にする必要があったかを説明しなが
ら、ただちにその傷に愛の香油を塗
り、手当をし、癒さなければなりま
せん。

*［訳注］ラテン語に即して訳した。

68 どんな人に対しても、その人の自
由を尊重すべきですが、見解が異な



る場合には、なおさら心にかけるべ
きです。残念なことに、人間には全
体主義や専制、狂信へと向かう強い
傾向があって、議論するとなると、
どうしても自分自身の意見にこだ
わってしまうのです。わたしたちは
― どこにあっても ― 一人ひとりの
自由を愛するというわたしたちの姿
勢を、模範として示すよう努めねば
なりません。

わたしはいつも以下のように考えて
きましたし、あなたたちにも同じよ
うに考え、他の人にも教えてほしい
のです。主が多くの事柄を人間の自
由な討論に委ねられたのですから、
わたしと異なる考えを持つ人を、敵
と見なす必要がはたしてあるので
しょうか。

同じ考えを持っていない人が相手
で、その人がわたしを納得させれ
ば、わたしはその人の考えを受け入
れますし、わたしがその人を納得さ



せれば、その人はわたしと同じよう
に考えるでしょう。もしも二人とも
相手を納得させられなかったとして
も、わたしたちは互いに尊敬し、愛
し合い、共に平和に生きることがで
きるでしょう。

69 Tribue sermonem compositum in
ore meo［わたしの口に適切な言葉
をお与えください］[100]、わたしに反
論する人の前で、わたしの口に適切
な言葉を与えてください。激しい口
論 ― 議論 ― から光は生まれませ
ん。感情がそれを妨げるからです。
だからわたしたちは、相手の言うこ
とに耳を傾け、穏やかに話すように
しなければなりません。ときには自
分を抑える努力が必要となるでしょ
うが、超自然的理由からそのように
振る舞うのですから、それは価値あ
ることなのです。

自分は完全に正しいと思っていて
も、実際には部分的なとらえ方、不



完全なとらえ方でしかないことがあ
ります。何かが、ある人にはへこん
で見え、別の人には出はって見えた
りしますが、それはその人の視点に
よるものです。だから、相手の意見
を落ち着いて冷静に検討し、反論す
る人の立場になって考えるのが正し
いのです。

70 神との友情 ― わたしたちが培
い、発展させなければならない最初
の友情 ― の内に生きることによっ
て、あなたたちは多くの真の友[101]を
得ることができるでしょう。わたし
たちが主との友情の内にいられるよ
う、主がわたしたちにしてこられ、
今もし続けてくださっているのは、
わたしたちを御自分の道具として用
いながら、他の多くの人たちにもそ
うしたいと望んでおられるからで
す。

わたしの子どもたち、すでに話した
ように、わたしは人間の友情を信じ



て言います、amico fideli, nulla est
comparatio［忠実な友に匹敵するも
のは何もない］[102]、忠実な友に匹敵
するものは何もありません。友情は
宝であり、わたしたちはその大きな
人間的価値を大切にし、人々を神の
もとに導く手段として使わなければ
ならないのです。

わたしはすべての人を友と感じてい
ます。あなたたちにもそう感じてほ
しいと思います。わたしたちは、誰
一人例外なくすべての人の善を求め
ているのですから。ある人がどれほ
ど主から遠く離れていても、どれほ
ど敵意を示していても、わたしたち
は聖アウグスティヌスとともに、こ
う考えましょう。「わたしたちはそ
の人の回心を絶望してはなりませ
ん、なぜなら、公然と敵対している
人々の中にさえ、自分では知らずに
いるが、友となるべく予定されてい
る人たちが隠れているからです」
[103]。



友情は信頼の雰囲気を生み出す

71 真の友は、友に対して二つの顔を
持つことはできません、vir duplex
animo inconstans est in omnibus
viis suis［そのような人は二心の人
であり、何事においても不安定な人
です］[104]、二心を持つ偽りの人は、
すべてにおいて無定見な人です。友
情が忠実で誠実なものであるために
は、自己放棄、公正さ、正当な事柄
においては進んで助け合い奉仕し合
うことが求められます。超自然的な
思慮深さに従い、個人的な犠牲を
払ってでも他者のことを寛大に考え
る人であるなら、その人は強く誠実
な友と言えるでしょう。

わたしたちが友人に期待しているこ
とは、真の友情によって築かれた信
頼の雰囲気に応えてくれることで
す。友人が、ありのままのわたした
ちを認め、必要であれば、その場し
のぎではない明確な支援を与えてく



れることを期待しています。実際
に、昔読んだカスティーリャ語のテ
キストにはこうありました。「友人
が熱意なく擁護したり称賛したりす
るのは、称賛すべきところも擁護す
べき理由も見つからないと認めてい
るからに他ならない。もしもそれが
あるのなら、友としてそんなふうに
擁護したり称賛したりすることがで
きるだろうか？」

友人は時に裏切るものだ、とあなた
たちは答えるかもしれません。しか
し、もしもあなたたちが、常に正し
い意向をもって、超自然的な感覚を
もって行動するなら、思いがけない
ことがあったとしても、動揺したり
落胆したりはしないでしょうし、そ
うしたことが、すべての人に対して
純粋で愛のこもった高貴な共感を持
ちたいという、あなたたちの効果的
な願いを抑えることはないはずで
す。



72 確かに、人間に信頼するよりも神
に信頼する方が善いことです、
bonum est confidere in Domino,
quam confidere in homine［主に信
頼することは、人に信頼することよ
りも善い］[105]。だからこそ、わたし
はあなたたちに、まず神に信頼する
だけでなく、兄弟たちにも信頼する
よう頼んでいるのです。愛と理解を
もって、常にあなたの周囲に安心の
種を蒔くのです、適切な慎重さを
もって、しかし気前よく。そうやっ
て人々に、あなたたちの広い心と愛
に応えなければ、いや応えずにはい
られないと感じさせるのです。

それと同時に、良心の自由を尊重し
愛しつつ、この信頼と友情の使徒職
によって、イエス・キリストがあな
たたちの人生に入ってこられたよう
に、あなたたちも他の人たちの人生
に入っていき、福音宣教に励むので
す。たとえ話の中で、quia nemo
nos conduxit［誰もわたしたちを



雇ってくれなかったからです］[106]と
言った人たちのように、オプス・デ
イへの召命をもつ人が、誰一人とし
て、「誰も何も言ってくれなかった
からです」などと言い訳することが
ないように。

さらに、考えてください、わたした
ちには、主が永遠の昔から用意して
おられるすべての子どもたちを、わ
たしたちの素晴らしい家族に迎え入
れる権利と義務があることを。それ
は、この地上に人間がいる限り続く
のです、イエス・キリストが、神に
飢え渇く多くの人たちを[107]御自分の
ものとなさるために。

オプス・デイの生き方から法的な道
が生まれる

73 わたしの子どもたち、終わりにし
ましょう。この手紙の冒頭ですでに
言っていたように、わたしの意図
は、限りなく善である主、お使いに
なる道具の小ささを補ってくださる



主が、あなたたちのために、わたし
に与えてくださった誠実で単純な精
神のいくつかの要点を思い出しても
らうこと、それに他なりません。わ
たしたちの父である神は、あなたた
ちがこの精神をよく学び、しっかり
と自分のものとし、それを生きるこ
とを望んでおられます。

この生き方、オプス・デイの生き方
こそが、その時が来れば、必要な法
的道筋を開き、わたしたちが信頼し
て待ち望んでいる法的枠組みが整え
られるでしょう。オプス・デイのよ
うに、地面から生え出た植物は、自
ら道を切り開かねばなりません、生
命という穏やかな力によって、庭師
に世話され守られながら。庭師 ―
わたしたちの庭師である神 ― が、
根に栄養を与え、外気と日光の下
で、たくましく育ててくださるので
す。



74 わたしたちの召命の非常に独自な
特徴は、多くの神学的、修徳的、教
会法的問題を含んでいるため、それ
らに対して適切な解決策を見出し、
適切な言葉で表現することが求めら
れています。それには、必然的に、
多大な時間と労力が必要となるで
しょう。そしてまた、多くの人々、
善意を持ち、使徒職や教会生活のさ
まざまな形に精通している人々でさ
え、わたしたちのことを理解するの
には時間がかかるからです。それ
は、すでに言ったとおりです。

しかし何よりも、神が教会の内につ
くり出されたこの（オプス・デイと
いう）社会的かつ使徒的現実は、修
道生活固有の問題とは異なる問題を
― その提起の仕方を含めて ― 提起
しています。そして、わたしたちの
道を理解していない人々には、いく
つかの問題は共通しているように見
えるかもしれませんが、その解決策
は必ず異なるものとなるでしょう。



75 わたしたちは、神の業であるオプ
ス・デイの超自然的性質を確信して
いるので、わたしたちが生きている
精神に完全に対応する法的形態に至
らなければなりません。わたしたち
は自分に合わない服を着ることはで
きません。自分に合う服が必要なの
です。自分を目立たせたいと思うか
らではありません。それはただ単
に、わたしたちの内的生活を、さら
には堅忍を保証するために不可欠な
条件であり、教会に仕えるオプス・
デイの真に霊的な有効性のためにも
不可欠な条件なのです。

このようにしてのみ、わたしたち
は、わたしたちが受けた特有の召命
に寛大かつ忠実に応えることができ
るのです。このようにしてのみ、わ
たしたちは、わたしたちの召命の本
来の目的に完全に応える修徳的手段
と使徒的実践をもって、わたしたち
に託された使命を果たすことができ
るのです。だから、あなたたち一人



ひとりに言います、「旅人よ、道は
ない。道は歩くことによってつくら
れるのだ」[108]。

このようにすれば、恐れから、わた
したちが教会で働く他の使徒的組織
と「競争」していると考え、まった
く根拠のない恐れから ― そのため
にわたしたちは悩まされているわけ
ですが ― 、わたしたちの仕事を妨
げようとする人たちが現れるのを、
避けることができるでしょう。その
人たちは、わたしたちが持っている
神の子としての自由に反対し、教会
の使徒職の見事な一致と多様性と、
主の霊の多様な豊かさを損なってい
るのです。

76 わたしの子どもたち、天はオプ
ス・デイが実現されることを約束し
ています。人間的な困難はあります
― たとえば、スペインにおける3年
間の内戦の痛ましい経験や、他の国
や他の大陸へのオプス・デイの拡大



を脅かしているように見える新たな
世界大戦について考えてみてくださ
い ― 、しかしそうした困難も、わ
たしたちの超自然的な仕事の活力と
広がりを抑えることはできなかった
し、今後もできないでしょう。

また、わたしたちが生きている絶対
的な貧困や、時には最も必要な人間
的手段の欠如も、障害や困難とみな
すべきではありません。それどころ
か、それらは強力な刺激であり、拍
車なのです。なぜなら、手段の欠如
は、わたしたちが本当にキリストの
足跡をたどっていることを示す、も
うひとつの外的証拠だからです。

ましてや、わたしたちの歩む道が理
解されないという困難が、わたした
ちの力強い歩みを止めたり弱めたり
することなど、ありえないでしょ
う。わたしたちは神の歩調で進んで
いるのです。だから、教会と人々に
仕えたいという、神に由来する聖な



る熱意を抑えることなど、誰にもで
きないのです。

だから、あなたたちの信仰と神への
信頼を強めなさい。そしてまた、あ
なたたちのパドレを少しは信じ、信
頼してください。あなたたちが真理
の内に歩んでいると保証します、哀
れな司祭の……何かを創立すること
など望んでいなかったし、考えたこ
とすらなかった司祭のささやかな望
みではなく、わたしたちの主の御心
に従って歩んでいると。

77 主が聖パウロに言わせた言葉に耳
を傾けてください。「以上のような
わけで、わたしたちは、神の憐れみ
によってこの奉仕の務めを受けてい
るのですから、気を落としはしませ
ん。かえって、恥ずかしくて人目を
はばかるようなことを捨て去り、悪
賢い生き方をせず、また、神の言葉
をゆがめず、真理を明らかにして、
神の前ですべての人の良心の判断



に、わたしたち自身を進んで委ねて
います。

なお、わたしたちの福音に覆いが掛
かっているとしたら、それは滅びる
人々にとって覆いが掛かっているの
です。彼らの場合、『この代の神』
が信じない人たちの心の目を眩まし
て、神の似姿であるキリストの栄光
に関する福音の光が、輝くことがな
いようにしているのです。

実に、わたしたちは自分自身を宣べ
伝えているのではなく、イエス・キ
リストこそ『主』であると宣べ伝え
ています。わたしたちは、イエスの
ためにこそあなたたちに仕える者な
のです。なぜなら、『闇の中から光
が輝き出るように』と命じられた神
は、わたしたちの心の内に輝いて、
イエス・キリストの顔に輝く神の栄
光を悟らせるように、光を与えてく
ださった方だからです」[109]。



78 ですから、わたしの魂の娘たち、
息子たち、祈りなさい、そして忠実
でありなさい ― multum enim valet
deprecatio iusti assidua［正しい人
の不断の祈りは大きな力があるから
です］[110] ― 祈りは大きな価値があ
り、それはこれまでも、そしてこれ
からもわたしたちの大きな武器とな
るはずです。働きなさい、喜んで、
穏やかに、自信をもちながら、あな
たたちの召命にふさわしく、オプ
ス・デイの単純で誠実な精神で ― 
filii lucis estis et filii diei［あなたた
ちは光の子、真昼の子です］[111]、あ
なたたちは皆、光の子、真昼の子で
す。街の明るい光の中を、わたした
ちは歩むのです、太陽の輝きの中
を。

あなたたちのことを思い、忠実であ
りたいというあなたたちの願いを思
うとき ― わたしは絶えずあなたた
ちのことを思っています ― 、あな
たたちに聖書の言葉を繰り返す必要



を感じるのです。「わたしは、あな
たたちに対してまったく打ち解けた
思いでおり、あなたたちを大いに誇
りに感じています。わたしは慰めに
満たされており、どんな苦しみに
遭っても、この上なく喜びに溢れて
いるのです」[112]。

主はなんと善いお方でしょう、主は
わたしたちを探し、この聖なる方法
を ― 効果的に働くための方法を、
自分の命を捨て、神の内にすべての
被造物を愛し、人々の間に平和と喜
びの種を蒔くための方法を ― わた
したちに教えて下さったのです！ イ
エスよ、あなたはなんと善い方なで
しょう！ Iesu, Iesu, esto mihi
semper Iesus!［イエス、イエス、い
つもわたしのイエスでいてくださ
い！］

わたしの子どもたち、神に願いま
す、この喜びと平和が、わたしたち
の主イエス・キリストとの一致の内



に、そしてわたしたちの母である聖
マリアとの一致の内に、いつもあな
たたちと共にありますように。

あなたたちのパドレが、主におい
て、あなたたちを祝福します。

マドリッド、1940年3月11日

[1] エレミヤ10・10参照。

[2] ローマ3・4参照。

[3] ヨハネ14・6参照。

[4] ガラテヤ4・19。

[5] 聖ヨハネ・クリゾストモ『マタ
イ福音書講話』1・5。

[6] 1ヨハネ3・2。

[7] 創世記2・1参照。



[8] 創世記1・31。

[9] ガラテヤ4・5。

[10] ローマ6・4-5参照。

[11] エフェソ1・9-10参照。

[12] コロサイ1・20参照。

[13] エフェソ5・1。

[14] 1ヨハネ3・1。

[15] ヨハネ1・14参照。

[16] ヨハネ1・4。

[17] ヨハネ1・5参照。

[18] ヨハネ1・5参照。

[19] 1ヨハネ4・8参照。

[20] ルカ12・49参照。

[21] 1ヨハネ1・3-4。



[22] 1コリント4・7。

[23] 1ヨハネ1・8。

[24] 1ヨハネ2・1-2。

[25] エフェソ3・17-18。

[26] 1ヨハネ2・6。

[27] 1ヨハネ2・7-11。

[28] ローマ5・5参照。

[29] ヨハネ17・23。

[30] ヨハネ 13・34。

[31] 箴言18・19。―［訳注］ヴルガ
タ訳ラテン語聖書からの引用で、フ
ランシスコ会訳聖書も新共同訳聖書
もこれとは違う訳文となっている。

[32] 2コリント5・14。

[33] 1ヨハネ3・18参照。



[34] 1ヨハネ4・20参照。

[35] ヨハネ3・16参照。

[36] ローマ8・14-17。

[37] 詩編2・8。

[38] 1コリント3・22-23。

[39] マタイ5・14、16.

[40] ローマ6・22。

[41] レビ記6・2参照。

[42] マタイ11・28。

[43] 黙示録3・20。

[44] 黙示録22・12。

[45] マタイ11・12参照。

[46] ルカ24・29参照。

[47] ヨハネ17・22参照。



[48] ヨハネ17・11, 15-16。

[49] ヨハネ12・32。ー［訳注］聖ホ
セ・マリアが使っていたヴルガタ訳
ラテン語聖書では omnia traham ad
meipsum［《すべて》をわたしのも
とに引き寄せる］となっているが、
新ヴルガタは omnes traham ad
meipsum［《すべての人》をわたし
のもとに引き寄せる］を採用し、邦
訳聖書もこれと同じように訳してい
る。

[50] 創世記2・15参照。

[51] マタイ5・48。

[52] サムエル上3・9。

[53] コロサイ3・23-24。

[54] ガラテヤ4・31。ー［訳注］ヴ
ルガタ訳ラテン語聖書による。現行
の聖書ではガラテヤ5・1。

[55] エフェソ2・19。



[56] ヨハネ7・5。

[57] ヨハネ16・30。

[58] エフェソ5・8。

[59] 2コリント12・9。

[60] テルトゥリアヌス『護教論』
50・3。

[61] ヨハネ14・6。

[62] マタイ16・24参照。

[63] 1コリント7・7参照。

[64] 1コリント5・6。

[65] 1テサロニケ4・3。

[66] ヨハネ17・23。

[67] マタイ6・18。

[68] イザヤ43・1。



[69] 詩編19［18］・ 6-7。

[70] 詩編77［76］・15。

[71] ヤコブ1・16-17。

[72] エゼキエル1・14。

[73] 雅歌7・13。―［訳注］ヴルガ
タ訳ラテン語聖書による。現行の聖
書では雅歌7・14。

[74] マタイ13・52。

[75] ヨハネ3・8。―［訳注］ラテン
語spiritusには「風、息、霊、精神」
などの意味がある。

[76] 詩編 25［24］・3。

[77] 詩編103［102］・5。

[78] 詩編 96［95］・1。



[79] 聖ユスティノス『キリスト教に
ついての弁明』I、14（SC 507, p.
162-165)。

[80] フィリピ1・8。

[81] 詩編88［87］・2‐3

[82] 詩編104［103］・10。

[83] 使徒言行録19・2。

[84] マタイ11・25参照。

[85] 使徒言行録2・4-6参照。

[86] ヨハネ7・38参照。

[87] 使徒言行録1・1。

[88] ２ペトロ1・10。―［訳注］邦
訳聖書には「善い行い（によっ
て）」という言葉が欠けている。

[89] 2コリント2・15。

[90] ヨハネ3・1-3参照。



[91] トビト記12・6-7。―［訳注］
ヴルガタ訳ラテン語聖書をふまえた
スペイン語が記されているので、そ
れに即して訳した。

[92] 2コリント1・12。―「訳注」引
用されたスペイン語テキストに即し
て訳した。

[93] 1コリント12・13。

[94] マタイ12・35。

[95] 1コリント10・17参照。

[96] ガラテヤ3・28。

[97] ヨハネ1・14参照。

[98] エフェソ4・15参照。

[99] 詩編4・5。

[100] エステル記14・13。―［訳
注］ヴルガタ訳ラテン語聖書によ
る。



[101] シラ書6・17。

[102] シラ書6・15。

[103] 聖アウグスティヌス『神の
国』第1巻第35章。

[104] ヤコブ1・8。

[105] 詩編 118［117］・8。

[106] マタイ20・7。

[107] ヨハネ6・35参照。

[108] Antonio MACHADO, Campos
de Castilla, "Proverbios y cantares"
XXIX.

[109] 2コリント4・1-6。

[110] ヤコブ5・16。

[111] 1テサロニケ5・5。

[112] 2コリント7・4。



pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

tegami6/ (2026/02/13)

https://opusdei.org/ja-jp/article/tegami6/
https://opusdei.org/ja-jp/article/tegami6/

	聖ホセマリアの手紙6番（オプス・デイへの召命の主な特徴について）

