
opusdei.org

聖ホセマリアの手紙
29番（聖ガブリエル
職について）

聖ガブリエル職について、す
なわち、スーパーヌメラリの
召し出しと、この世界と結婚
生活と家庭を聖化するという
彼らの使命についての手紙。
1959年1月9日付でDei amore
（神の愛によって）という題
名で書かれ、1966年1月初め
て印刷に付された。

2024/05/13



ホセマリア・エスクリバー・デ・バ
ラゲル

手紙29番（1959年1月9日） 

ルイス・カノ 編

目次

解説

手紙

・キリストに基づく楽観主義

・人間を神化するパン種

・聖ガブリエル職：社会全体にキリ
スト教的な意味を与える

・この世界のすべての活動をキリス
ト教精神で浸す



・聖なる全教会の関心事と責任

・平和と愛の種蒔き

・初代キリスト教徒の行動の仕方

・豊富な善で悪を封じ、真理を守る

・あらゆる人間的活動の頂点にキリ
ストを置く

・市民としての義務を生きるキリス
ト者の自覚

・スーパーヌメラリの形成

・旅人よ、己が道を歩め

・自由

・市民としての権利と義務を遂行す
ることにおける使徒職

・間断なく真理を告げ知らせる



・あらゆる誠実な仕事は、キリスト
教精神と使徒職によって方向づける
ことができる

・奉仕の精神

・結婚は地上における神への道

・明るく喜びに満ちた家庭

・使命を果たすための大胆さ

解説[1]

聖ホセマリアはその生涯を通して、
オプス・デイのカリスマとその歴史
の中心的な側面を扱った「手紙」と
呼ばれる一連の文書を書いた。手紙
は親しい間柄における会話のような
形式にこだわらない、愛する人に対
して大切なことを伝える時のような
文体で書かれている。



聖ホセマリアがこの手紙を書いた正
確な時期は分かっていない。いずれ
にせよ、その時期が手紙に付されて
いる1959年1月9日に近いことは間違
いない。手紙は印刷された後、1966
年1月21日に各国に送られた。

全集の編集にあたり29という番号が
割り当てられたこの手紙は、聖ガブ
リエル職をテーマとしている。聖ガ
ブリエル職とは、一般的に、青年期
を過ぎ結婚の道への呼びかけを感じ
ている人々の間で行われているオプ
ス・デイの使徒職を指す。それはお
そらく、今日オプス・デイの使徒職
の中で最も広がりを持っている。

聖ホセマリアは、1935年から書き始
めた「指針」の4番目に当たる「聖
ガブリエル職に関する指針」を書い
た1950年、このテーマを詳細に扱っ
た。この「指針」は、スーパーヌメ
ラリの在り方の法的な承認と密接に
結びついている。聖座は、家庭的・



社会的な状況が許す限り多くの時間
を使徒職的活動に捧げつつ、神に自
らを完全に捧げるというスーパーヌ
メラリの在り方を真の召命と認めた
[2]。

1950年から1965年にかけて、世界は
大きく変化し、社会の急激な変革が
目前に迫り、それは人間生活のさま
ざまな側面、第一に宗教的側面、そ
れに加え倫理的側面や家庭的側面に
も影響を及ぼしていた。聖ホセマリ
アにとって「指針」の中ですでに言
及していた聖ガブリエル職の1つの
側面を強調することは緊急の課題で
あり、この手紙ではその側面が強調
されている。それは聖ガブリエル職
の福音的展望は、個人の使徒職を遂
行することだけでなく、（少なくと
も西洋において）神から劇的に離れ
つつある世界にキリスト教的影響を
与えるという側面である。



この手紙が出た1960年代半ば、聖ガ
ブリエル職は各国で大きな広がりを
見せていた。そのような時期にこの
ような手紙があったことは、スー
パーヌメラリを指導し形成しなけれ
ばならない人々の形成に非常に有用
であり、また、この手紙で扱われて
いる多くの側面に関する創立者の教
えを彼らに伝えるためにも有用で
あった。夫婦間の倫理に関する問題
をはじめ手紙で扱われているいくつ
かのテーマについての世論は1950年
以降大きく変化し、1966年当時は非
常に話題性の高いテーマであった。

聖ホセマリアは手紙の冒頭で、イエ
ス・キリストによってもたらされた
救いは、例外なくすべての男女のた
めであることを説明する。しかし、
その贖いはあふれるほど豊かなもの
であるにもかかわらず、多くの人が
キリストを知らず、悪が世に栄えて
いることを指摘する。「キリストの
遺産である神が地上に造られた畑に



は、毒麦が生い茂っているのです。
毒麦、何と多くの毒麦があることで
しょう」（3番）。この現実を前に
して、無関心でいるのではなく、イ
エス・キリストの贖いに参加するよ
う呼びかける。練粉の中のパン種の
ように、ゆっくりと絶え間なく働き
かけ、人を神に近づけることが必要
なのだ、と聖ホセマリアは言う
（1-9番）。

この偉大な使徒職的展望の中に、聖
ホセマリアは聖ガブリエル職を位置
づける（10-15番）。「聖ガブリエ
ル職は世界のすべての活動を超自然
的な意味合いで満たし、（それが広
がるにつれて）人間社会の大きな問
題の解決に、効果的に貢献していく
ことでしょう」(10番）。これがこの
手紙の主眼点である。聖ガブリエル
職の影響は、それに参加する人々の
キリスト信者としての生活を向上さ
せるだけにとどまらず、個人的な行
動の結果として、キリストの命と光



で地上の現実とその仕組みを生き生
きとさせ、活性化し、照らすことに
つながるのである。このセクション
において、聖ホセマリアはスーパー
ヌメラリの召命について述べ、その
福音化と変容を促す力を強調する。
スーパーヌメラリは、あらゆる社会
構造と社会階層に属し、社会の指導
的立場から人生の最もささやかな岐
路において、人生そのものが提供す
るあらゆる多様性に基づく様々な使
徒職を通して、キリスト教的な影響
を及ぼすことのできる人々である。
それゆえ、スーパーヌメラリの召命
の一部である社会における職業的召
命は重要であり、それは教会におけ
るその他の使徒職との違いとなる。

中心部分（16-32番）は、聖性と個
人的使徒職との関係を扱うことから
始まる。続いて聖ホセマリアはこの
手紙の主要テーマを発展させる。つ
まり、職業的活動と使徒職的活動
は、個人の使徒職を実現するためだ



けでなく、より公正でキリスト教的
な社会を築くために融合されるもの
である。それゆえ聖ホセマリアは、
世界を愛するよう、そして人間のあ
らゆる活動や組織の中に恐れず「い
る」よう諭す。神の敵を無責任に野
放しにしないように、同時に、とげ
とげしく敵対することがないように
教える。「私の子たちよ、私たちの
振る舞いは、理解と愛情に満ちたも
のであるべきです。私たちの態度
は、誰かへの反対を目指すのではな
く、ましてや党派的なものでもあり
ません。あふれんばかりの善で、悪
を封じ込める努力をすることです」
（25番）。聖ホセマリアは、「すべ
ての人に対する大きな愛、人々のあ
らゆる種類の不安や問題に開かれた
心、差別や排他的な態度を知らぬ理
解に満ちた心」(26番）をもって働く
よう、また「この世のあらゆる活動
をキリスト教的なものにし（…）人
間の諸活動の頂点にキリストを据



え」（28番）るべく努めるよう諭
す。

その後、スーパーヌメラリの形成の
特徴に光を当てるために、短いセク
ションが割かれている（33-37
番）。その中で、とりわけ自由が強
調されている。それは特定のカリス
マの同化においても、また職業的・
社会的分野における取り組みにおい
ても強調される。「私の子たちよ、
自由です。世俗の事柄に関して、オ
プス・デイからの指示を決して期待
してはなりません」（36番）。各自
が、自分の良心に基づいて、その時
代の課題に対する最適な解決策を模
索するようにと聖ホセマリアは諭
す。教会には、聖職者主義に駆ら
れ、この自由を理解も尊重もしない
人たちがいると苦言を呈する。

さらに38-42番では、男性、女性の
スーパーヌメラリの使徒職の特徴を
打ち出している。それは、教会とし



ての任務ではなく、謙遜に行われる
べきものであり、市民の義務と権利
という領域において実現される（召
命は「全面的に世俗的な性格」〈41
番〉を持つため）。それゆえ、聖ホ
セマリアは、倫理的に重要な事柄に
ついて人々の生活を形成する法の影
響力を考慮に入れながら、キリスト
教的なパン種として、人間活動や公
的生活の中に「いる」必要性を再度
強調する。

協力者について短い言及をした後
（43番）、特定の使徒職、例えばマ
スコミを通して世論に福音のメッ
セージを伝えること（44−46番）、
娯楽の使徒職、金融や経済・政治と
いった分野に入り込むこと（47-52
番）に言及する。

最後の部分（53-58番）は、家庭生
活と結婚にあて、避妊や離婚などが
容認されつつあった時代にあって、
夫婦の義務を聖なるものとして生き



るための基準を示している。自分自
身の神の子としての自覚に支えられ
ながら、与えられた召命に献身する
よう諭す結びの言葉で締めくくられ
る（59-60番）。

手紙

【聖ガブリエル職について、すなわ
ち、スーパーヌメラリの召し出し
と、この世界と結婚生活と家庭を聖
化するという彼らの使命についての
手紙。1959年1月9日付でDei amore
（神の愛によって）という題名で書
かれ、1966年1月初めて印刷に付さ
れた。】

1. 私の愛する子たちよ、私たちは神
の愛によって選ばれました。それ
は、常に若く新しいオプス・デイの
道を生きるためです。この人間的か
つ超自然的冒険は、地上に愛熱の火



を燃え上がらせようと切望された主
に、キリストの共同の贖い者として
緊密に同伴することです[3]。

主は、十字架によって死に打ち勝
ち、人間に課された滅びの宣告を破
棄し[4]、その御血という広大無限の
代価ですべての人を贖ってください
ました。Empti enim estis pretio
magno「あなたがたは（高い）代価
を払って買い取られた」[5]。私たち
は多大な代価で贖われたのです。例
外なくすべての人に、新しい命の可
能性、霊における再生の可能性、勝
利者として生きる可能性が開かれま
した。その結果、次のように叫ぶこ
とができるようになったのです。
「もし神がわたしたちの味方である
ならば、誰がわたしたちに敵対でき
ますか。わたしたちすべてのため
に、その御子をさえ惜しまず死に渡
された方は、御子と一緒にすべての
ものをわたしたちに賜らないはずが
ありましょうか。（…）わたしは確



信しています。死も、命も、天使
も、支配するものも、現在のもの
も、未来のものも、力あるものも、
高い所にいるものも、低い所にいる
ものも、他のどんな被造物も、わた
したちの主キリスト・イエスによっ
て示しめされた神の愛から、わたし
たちを引き離すことはできないので
す」[6]。これは、泥でできた人間が
まったく夢見ることさえできなかっ
た、確実さと充満と人間の神化を高
らかに歌い上げた賛歌です。

2. 主は、国や民族、言語、個人の置
かれた状況などの区別なく、すべて
の人に救いを提供なさいますが[7]、
受け入れるようにと強要はなさいま
せん。人間の自由にお任せになりま
すが、人間はときにそれを望みませ
ん。盛大な晩餐に優しくお招きにな
るイエスに、habe me excusatum
「どうか失礼させてください」[8]と
答えて、つまらない利己的な言い訳
を認めさせようとするのです。



悲しいことではありますが、20世紀
経った今もこの世界にいるキリスト
信者は僅かで、しかもその中でイエ
ス・キリストの真の教えを知ってい
るのはごく少数の人だけです。何回
か話したことがありますが、信仰を
もっていない人が世界地図を見なが
ら悪意なく言いました。「ご覧くだ
さい、東西南北を」。「何を見てほ
しいのですか」と尋ねました。する
と答えが返ってきました。「キリス
トの失敗を見てください。何世紀に
もわたって教えを人々の心に染み込
ませる努力をしてきたにも関わら
ず、結果はどうですか？キリスト者
と言える人はいないのです」。

最初は悲しみに襲われました。しか
しすぐに愛と感謝の念に満たされま
した。主は、私たちを贖いのみ業の
自由な協力者にしようと望まれたの
です。キリストが失敗されたのでは
ありません。その教えとみ業は世の
中を豊かにし続けています。その贖



いは十分で有り余るほどです。しか
し私たちを知性ある自由な存在とし
て扱われます。そして神秘的な形
で、私たちが身をもって（私たちの
生活において）、「キリストの体で
ある教会のために」[9] ご自分の苦し
みの欠けたところを満たすようにと
定められました。

贖いのみ業は今も進行中です。そし
て、あなたがたと私はキリストの贖
いの協力者なのです。全生涯をかけ
る価値があります。神のご計画の実
現を前進させるために、愛する心で
苦しむ値打ちがあります。贖いの協
力者として、世の贖いに手を貸す値
打ちがあるのです。このような思い
を抱いて、あなたがたと私は神を称
える賛美の声を上げましょう。
Laudationem Domini loquetur os
meum, et benedicat omnis caro
nomini sancto eius「わたしの口は
主を賛美します。すべて肉なるもの



は世々限りなく聖なる御名をたたえ
ます」[10]。

3. 私の子たちよ、主がご自分の国は
この世のものではない[11]と言われた
ことを忘れてはなりません。人間が
自由を乱用するのを許され、収穫の
時までは、良い麦と一緒に悪い麦も
育つことを忍ばれたのです[12]。悪は
なんと繁栄していることでしょう。
教会の揺籃期から、十二使徒の存命
中でさえ、異端や分裂がありまし
た。初代のキリスト教共同体に対す
る異教徒からの迫害、そしてイスラ
ム主義、プロテスタント主義、そし
て今日の共産主義があります。キリ
ストの遺産である神が地上に造られ
た畑には、毒麦が生い茂っているの
です。毒麦、何と多くの毒麦がある
ことでしょう。

聖なる都、新しいエルサレム（新し
い天と新しい地）が天から下るまで
[13]、「主の主、王の王、（…）小羊



と共にいる者、召された者、選ばれ
た者、忠実な者たち」[14] と、獣と滅
びの子に服従するものとの間の戦い
は終わらないでしょう。彼らは「す
べて神と呼ばれたり拝まれたりする
ものに反抗して、傲慢に振る舞い、
ついには神殿に座り込み、自分こそ
は神であると宣言する」[15]のです。

キリストに基づく楽観主義

4. 私たちの楽観主義は、愚かで高慢
なものでなく、現実に即したもので
す。それゆえ、世にある悪を無視す
ることはできませんし、キリストに
よって急を要するこの戦いに召され
た、つまり主と共に愛と平和の麗し
い戦いを戦い抜くように招かれたと
いう責任を放棄することもできない
のです。

随分前のことになりますが、あなた
がたの兄弟たちに黙想会を指導して
いた時、当時の世界の状況に注目す
るよう勧めました。その状況は今も



あまり変わっていません。地上を素
早く覆っていく赤い染み（つまり共
産主義）に目を向けるよう彼らを促
しました。それはあらゆることに染
み込んでいき、ほんの僅かな超自然
的な感覚さえも壊滅させようとして
います。そしてもう一つの波、官能
という愚かさの大きな波がまかり
通っています。多くの人が、獣のよ
うな生き方に傾いているのです。

続いて、別の色の波に注目するよう
勧めました。特にラテン諸国に浸透
する様子が顕著な別の色の波です。
他の諸国においてはより隠れた偽善
的な形で浸透しています。それは、
神と教会を個人の良心の奥深くに閉
じ込めようとする反聖職者主義（悪
い反聖職者主義）の雰囲気のことで
す。あるいはより明確な言い方をす
れば、公的な生活において信仰が表
明されることがないよう、神と教会
を個人の私的な生活内のみに追いや
ろうとする波のことです。大げさで



はなく、この三つの波で表された危
険は絶えず見られ、荒々しく勢力を
伸ばしています。

5. あなたがたは、この現実に目を閉
じてはなりません。目を閉じること
は、ゆるし難い怠慢だと言えるで
しょう。こう言うのは、あなたがた
を無気力で不活発な悲観主義に陥ら
せるためではなく、キリストの聖な
る焦燥感を持つようにと鼓舞するた
めです。主は、最期の旅となるエル
サレムへ向かって速足で使徒たちの
先頭を進まれます。Praecedebat
illos Iesus「イエスは先頭に立って
進んで行かれた」[16]。それは、主の
霊が絶えず急き立てていたあの「受
けねばならない洗礼」[17]を受けるた
めでした。

「このわたしが飲む杯を飲み、この
わたしが受ける洗礼を受けることが
できるか」[18]という主の招きを感じ
たら、必ずpossumus!「できま



す！」[19]と、断固として若々しく大
胆な決意があなたがたの唇と心にあ
ることを願っています。

オプス・デイにおける神の子は、い
つも神との親子関係に基づいて心の
平安を保っていますが、キリスト教
的でなく、ましてや人間的でもない
世界に対して、無関心をかこつこと
はできません。というのも多くの人
が、この世において、自らの霊的な
成長を望むような状態には達してお
らず、手で触れることができないよ
うなことすべてにあまりにも鈍感に
なっているからです。彼らの状態に
は「この世の命のままに生き、霊を
持たない者」[20]という聖書の言葉が
当てはまります。そのような可哀そ
うな人たちにおいて、聖パウロの嘆
きが現実となっています。Animalis
autem homo non percipit ea quae
sunt Spiritus Dei「自然の人は神の
霊に属することを受け入れません」
[21]。この可哀そうな人たちは霊的な



光が見えず、神の霊からくるものを
識別できないのです。

6. 文化と物質的進歩が信じられない
ほど発展した国々に目を向けましょ
う。技術革命により、物的な生活の
レベルは目を見張るほど高くなって
います。科学研究は（神はなんと人
間の知性をお助けになることでしょ
う）人間を神に近づけるはずでし
た。なぜなら、研究は真理であり善
である程度に応じて、神に由来し、
神へと導くものだからです。

しかしながら、現実はそうではあり
ません。進歩にも関わらず、人間は
人間としてより成長していません。
というのも、神の次元が欠けていれ
ば、人間の生は、いかに物質的に進
歩したとしても、動物のような生き
方になるからです。ただ神的な次元
に対して心を開いて生きる時のみ人
間は、動物と異なる生き方をするこ
とができます。ある点から見れば、



宗教とは獣になりたくない人間の最
大の反逆と言えます。

私の子たちよ、宗教的なレベルにお
いては、進歩はなく、前進する可能
性もありません。すでに進歩は頂点
に達しています。頂点はアルファで
ありオメガ、初めであり終わりであ
るキリストです[22]。したがって、霊
的生活において何も発明することは
ないのです。キリストに一致し、も
う一人のキリスト（ipse Christus）
になるように戦うこと以外にあり得
ません。昨日も今日も、そして永遠
に同じキリストを心から慕い、キリ
ストによって生きることです。Iesus
Christus heri et hodie, ipse et in
sæcula「イエス・キリストは、きの
うも今日も、また永遠に変わること
のない方です」[23]。個人的な聖性以
外に〈処方箋〉はないと、あなたが
たに再三繰り返す理由が分かります
か。これ以外にないのです。私の子
たちよ、これ以外にはないのです。



人間を神化するパン種

7. 人を神化するパン種が必要です。
人を神的にすると同時に、真に人間
的にするパン種が必要です。イエス
の弟子であると呼ばれる人の多くに
も、表向きに信心深い様子を見せて
いる人々にも、パン種が必要です。
パン種は小麦粉の生地に働きかけて
それを軟らかく、軽いスポンジのよ
うに食に適したものにします。パン
種なしで小麦粉と水だけでは、固く
消化不良を起こす不適切な食物しか
できないのです。

私たちの主である神は、多くの人が
逃げ去ってしまう中、パン種のよう
に生地を活性化することができる忠
実な人を常に取っておかれました。
「残りの者が帰って来る。ヤコブの
残りの者が、力ある神に帰ってく
る。まことに、イスラエルよ、お前
が海の砂のようであっても、ただ残
りの者だけが帰って来る」[24]。預言



者はオリーブの樹をゆすった後、落
ちずに残る実について語りました
[25]。聖パウロはローマ書でこう言っ
ています。「現に今も、恵みによっ
て選ばれた者が残っています」[26]。
イエスは僅かな人をパン種として召
されました。あの聖なる男女のグ
ループは最初の使徒たちに協力しま
したが、彼らの心には素晴らしい種
まきが主によって行われたのです。

8. オプス・デイが始まった頃、私は
あなたがたの兄弟に、人数が少ない
ことを指摘していました。そして確
信を持って彼らに言っていました。
「それでよい。向こうには大勢の人
がいると言うのですか。しかし私た
ちは愛のうちに一致しています。と
ころが、彼らは一致しているように
見えても、実のところばらばらに生
きています。なぜなら、彼らを一つ
にしたのは憎しみだからです。憎し
みは常に存在してきました。憎しみ
は利己的な生き方から、創造主に反



抗する者たちの永遠なる戦いから生
じます」。そして、言い添えていま
した。「もっと人数を増やしたいの
ですか。それなら、もっと良い人に
私たちがなりましょう」。

私の愛する子たちよ、パン種の効果
は、突然、暴力的にある部分におい
て現れるのではなく、急がずじわじ
わと現れ、内側から生地全体に働き
ます。神の恩恵によって今日、大人
数となった私たちは、パン種の効果
を確認できます。初期の僅かなメン
バーは、神とこの哀れな罪人を信じ
ました。彼らは、（今、世界のほと
んどの地域にいるあなたがたと同様
に）超自然的な生活、仕事と喜んで
捧げる犠牲の精神によって、効果的
なパン種になりました。

9. 何年もの間、私は、この世をご自
分の火で焼き尽くすイエスの情熱を
考えては、神の愛に燃え上がってい
ました。心を激しく突き動かすあの



熱意は、内心に隠しおおせず、主と
同じ言葉での叫びとなって表れまし
た。Ignem veni mittere in terram,
et quid volo nisi ut
accendatur?...Ecce ego quia vocasti
me「わたしが来たのは、地上に火を
投ずるためである。その火が既に燃
えていたらとどんなに願っているこ
とか。…お呼びになったので参りま
した」[27]。

私の子たちは皆、全力を尽くし、必
要ならば犠牲を惜しまないという、
大きな望みを持たなければなりませ
ん。それは、やる気を失い感覚を麻
痺させてしまった人々の活力を蘇ら
せ神への奉仕に立ち戻らせるためで
す。それにはまず私たちが、
misereor super turbam「群衆がかわ
いそうだ」[28]と叫ばれた主と思いを
同じくし、周りにいる大勢の人々へ
の愛情を持つことです。



オプス・デイにおいては誰も、動物
の群れのような、非人格化された大
勢の人々を見て、心を動かされずに
平気で生きることはできません。一
見無関心に見える人々のうちに、多
くの高貴な情熱、多くの可能性があ
ります。イエスのように、すべての
人に仕えることが必要です。そし
て、singulis manus imponens「一
人一人に手を置いて」[29]彼らを生き
返らせ、癒し、彼らの知性を照ら
し、意志を強めるのです。それは、
彼らが役立つものとなるためです！
すると、ただの群れだった人々は戦
う人々に、高貴な王のために戦う親
衛隊に変わることでしょう。

今、オプス・デイは、祝福された野
原の香に満たされています[30]。使徒
職の実りを前にして、主が惜しみな
く祝福されたことを感じ取るのに信
仰は不要です。何年も前、主への感
謝のうちに祈りつつ、私の故郷の次
の歌を口ずさんでいました。「蕾



よ、つぼみ、もうすぐバラになるの
だね。花開く時が近づいたよ。何か
を告げるために」。私の子たちよ、
今あなたがたは、棘があるにしても
美しく素晴らしいバラを目前にして
います。眠り込まずに、奮い立ち、
イエス・キリストと聖なる教会に捧
げるために、努力を傾けた結果を摘
み取る時です。

聖ガブリエル職：社会全体にキリス
ト教的な意味を与える

10. 私たちの使徒職はすべて、人間
社会にキリスト教的な意味を直接与
えますが、聖ガブリエル職は世界の
すべての活動を超自然的な意味合い
で満たし、（それが広がるにつれ
て）人間社会の大きな問題の解決
に、効果的に貢献していくことで
しょう。

スーパーヌメラリの間には、あらゆ
る社会的な立場や職業や役目の人が
います。自己の身分や社会的な状況



の中で、「召し出しを十全に生
き」、キリスト者としての〈完成〉
を目指す私の子たちによって、あら
ゆる環境や生活状況が聖化されま
す。

召し出しを十全に生きるというの
は、主が求められるすべての事柄に
対し、全力を傾けて寛大に応えるべ
く努力をするということです。責任
あるカトリックの市民として、教会
と教皇、そしてすべての人に惜しみ
なく仕えるということです。

大部分のスーパーヌメラリは結婚し
ています。彼らにとって、夫婦間の
愛と義務は神的な召し出しの一部分
です。オプス・デイは結婚生活を神
的な道、召し出しにしました。結婚
が召し出しであることを、多くの人
の心に刻みつけることを始めてから
30年以上も経ちました。使徒的独身
は結婚に優るものですが（これは私
ではなく教会が定義したことです



[31]）、結婚は召し出しとなるほど、
崇高なものです。私が「結婚はこの
世における神的な道です」と言うの
を聞いて、自己奉献の生活と高貴で
清い愛は自分の生活とは相容れない
と考えていた男女が、何と目を輝か
せたことでしょう。この点に関して
は、もっと後で話すことにしましょ
う。

11. キリストの弟子には、当時のあ
らゆる社会階層を代表する人たちが
いました。影響力のある人たちも、
市井の人たちも主に従っていまし
た。度々、私はあの二人の弟子にあ
なたがたが注目するよう促しまし
た。律法学者で名士、おそらく最高
法院のメンバーであったニコデモ
と、裕福で身分の高い、最高法院の
議員であったアリマタヤのヨセフで
す。彼らは物静かで、公生活では良
心に従い、困難な時には決然と勇気
をもって大胆に行動したのです。こ
の二人が今日生きていたら、オプ



ス・デイのスーパーヌメラリの召し
出しを良く理解することができたで
しょう。

キリストの最初の弟子たちと同じよ
うに、スーパーヌメラリは現代社会
のあらゆる所に存在し、これからも
存在するでしょう。知識人や商人、
専門職、職人、経営者や労働者、外
交官、田舎の人、資産家や文学者、
新聞記者や演劇界やサーカスの人た
ち、スポーツ選手。若者や老人、健
康な人や病人。生活そのもののよう
に、素晴らしい、組織化されない組
織です。真の「専門化」であり、本
物の使徒職です。なぜなら、あらゆ
る（清く、品位ある）職業は、使徒
職となり、神的なものになり得るか
らです。

私たちは、人間社会という相互の奉
仕の絡み合いの中に見られる職業や
任務、あらゆる社会条件、最も多様
な状況にいる人々に関心がありま



す。これらすべての生き生きとした
相互関係に、キリストのパン種が行
き渡っていなければならないからで
す。

12. 私の子たちよ、職業や社会的地
位に関して、一切の差別をしないこ
とに注目してください[32]。私たちが
（差別や階級主義的なメンタリティ
なしに）あらゆる職業や社会的地位
の中に探し求める価値は、共同体へ
の奉仕であり、そのことにより、社
会的にあまり評価されていない仕事
ですら、それを引き上げ、偉大なも
のにすることができるのです。これ
らのすべての仕事は、全人類の現世
的善に寄与します。そして、それら
を完全な形で、また超自然の意向で
果たすなら（霊的なものにするな
ら）、主の贖いのみ業にも協力する
ことになり、すべての人々に自身が
神の子の大家族の一員であると感じ
させることによって、彼らの間に兄
弟愛を育みます。



私たちは、誰をも現在いる場から引
き抜きません。そこ、主の招きを受
けたところで、各自が自分自身とそ
の置かれた環境、すなわち自分がつ
ながっている社会の一部であり自己
の存在理由を与えてくれているその
環境を聖化しなければなりません。
この点においても、私たちは初代キ
リスト信者と同じ思いを持っている
のです。

聖パウロがコリントの信者に書き
送ったことを思い出してください。
「おのおの召されたときの身分にと
どまっていなさい。召されたときに
奴隷であった人も、そのことを気に
してはいけません。自由の身になる
ことができるとしても、むしろその
ままでいなさい。というのは、主に
よって召された奴隷は、主によって
自由の身にされた者だからです。同
様に、主によって召された自由な身
分の者は、キリストの奴隷なので
す。あなたがたは、身代金を払って



買い取られたのです。人の奴隷に
なってはいけません。兄弟たち、お
のおの召されたときの身分のまま、
神の前にとどまっていなさい」[33]。

この世界のすべての活動をキリスト
教精神で浸す

13. オプス・デイへの召し出しを
（神の恩恵の助けによって）、社会
のあらゆるレベルで、特に人間社会
の中にある活発な場、つまり密な社
会関係の出会いや交わりの行われる
場で働いている人々の間で探しなさ
い。

国や国際社会における指導的な地位
にだけ言及しているのではありませ
ん。確かにそのような立場にいる
人々は、仕える精神を持つことによ
り、真の平和と社会の本当の進歩の
保証であるキリストの要求に即した
社会を築くために素晴らしい善をな
すことができます。



しかしそれだけでなく、私は、国よ
りも小さな組織における、ポストや
仕事、任務についても言及したいの
です。というのは、それらは、国や
その他の共同体と同じように、また
はそれ以上に、大切なものだからで
す。これらのポストや仕事は、その
性質上大勢の人と接触できる手段で
あるので、そこから、オプス・デイ
における神の子たちの特徴であるべ
き教理を伝えたいという絶え間ない
熱意をもって、社会の中にキリスト
教的な意見を形成し、その考え方に
影響を与え、人々の良心を目覚めさ
せることができるのです。

それゆえ、市井の人々の生活におい
て鍵となっている様々な職業に就く
人の中から多くの召し出しが出るこ
とに関心があると度々言ってきまし
た。主ご自身が関心をお持ちなので
す。つまり地方自治体の事務方や議
会議員などの公務に携わっている
人々、教師、理容師、行商人、薬剤



師、助産師、郵便集配人、レストラ
ンのウエイター、家事手伝いをする
人、新聞売り、店番をする人などの
中から、たくさんの召し出しが出る
必要があるのです。

私たちの使徒職は世界の隅々にまで
及ばなければなりません。私たちを
突き動かす愛と平和への熱意はすべ
てに及び、細部にまでわたる私たち
の仕事を通して、社会を形成してい
る細胞とも言える人間活動の一つ一
つをキリスト教的な精神で生き生き
とさせていくのです。あるスーパー
ヌメラリが「私たちの精神」を輝か
せないような場所があってはなりま
せん。そのスーパーヌメラリは、私
たちの伝統的なやり方で、自己の聖
なる焦燥感をすぐに他者に移そうと
努めるはずです。するとすぐに、そ
こにオプス・デイにおける神の子の
グループが出来上がるでしょう。そ
してこのグループが疲弊することな
く、生き生きとしながら活動するこ



とができるよう、相応しい世話が
（必要ならば訪問するための旅も厭
わずに）行われるでしょう。

オプス・デイのメンバーの多様性は
次のように理解できます。信仰とオ
プス・デイの精神に関する事柄は最
低限の「共通分母」です。それゆ
え、これらのことについて私たちは
自身のことを「私たち」と呼ぶこと
ができます。その他のこと、つまり
現世的な事柄や神学的に自由に意見
を言える事柄は、広大で全く自由な
領域の「分子」です。ですから、そ
れらについて、誰ひとりとして「私
たち」と言うことはできません。
「私」「あなた」「彼」と言うべき
です。

14. 私の子たちよ、私たちの使徒職
には「専門化あるいは特定化された
目的」[34]がないことを、良く知って
いるでしょう。私たちの使徒職的活
動には、あらゆる「専門」が存在し



ます。それは使徒職が、人間の生活
自体が提供する多様な専門分野に根
付いているからです。社会の歯車の
中で、人々が互いに提供し合う奉仕
を超自然のレベルに高め、真の霊的
な仕事にしていくのです。

ここ数世紀の間、活動修道会が（常
に外から）世に近づこうと使徒職を
「専門化」し、人間的な特定の仕
事、教育や福祉活動などに、キリス
ト教の精神を根づかせようとしてき
ました。それは称賛に値することで
す。とはいえ、しばしばそれは、ど
ちらかと言うと、修道士・修道女の
固有の召し出しを具現化するためと
いうよりは、カトリックの市民の自
主性の不足を補うためのものでし
た。この自主性の不足は、彼らのキ
リスト教的形成の怠り、または彼ら
が社会をキリスト教化するという責
任感を感じなかったところから来る
ものだったかもしれません。



しかし、修道者は「専門性」を求め
るにあたって（それは彼らの召し出
しに固有なものではなく、あくまで
補足的なものです）限界に突き当た
りました。人間社会の多くの領域
は、気高く清いものであっても、世
からの聖なる隔離によって奉献生活
の証しを世に示すという修道者の主
たる使命とは、決して両立できない
ものだからです。さらに、最近の世
俗主義は（多くの国において、それ
がいわゆるカトリックの国であって
も）教育や福祉活動から修道者を追
い出し、あるいは（少なくとも）彼
らが宗教的とは厳密には言えない活
動に携わるのを制限しています。

オプス・デイの使徒職において、信
徒たちは、不足を補うためではなく
[35]、教会における自らの使命を果た
す場として神が指し示した特定の領
域を、明確な自覚と責任感をもっ
て、自分のものとします。その使徒
職がどのように「専門化」されるか



を予測することはできません。とい
うのは、その使徒職は仕事とその社
会的な役割と一体になっており、そ
れゆえ様々な可能性に対して開かれ
ているからです。また、その使徒職
は、不動のものではなく、時間の経
過と共に起こりうる、社会構造の変
化に対して開かれているからです。

ここで、修道者が、「普通の世俗的
な職業における召し出し」を感じる
ことは、非常に難しいということを
考慮せざるを得ません。その召し出
しがあれば、修道者にはならなかっ
たことでしょう。彼らを職業的な仕
事のために形成することは難しく、
高くつき、後付で不自然なものとい
えます。このような条件下で、中級
の仕事のレベルに達することができ
るのは、ごく少数の人に限られると
思われます。

聖なる全教会の関心事と責任



15. こういう理由から、私の子たち
よ、聖なる全教会の関心事と責任
（sollicitudo totius Sanctae
Ecclesiae Dei）は、私たちのもので
あるということができます。教皇と
教区司教の公的な（法的な、de jure
divino）責任を支持しながら、私た
ちは法的ではない、霊的で修徳的
な、愛から来る責任を持って、全教
会に仕えます。これは職業的な性格
を持つ市民としての奉仕で、キリス
ト者としての模範の証しを生きなが
ら、市民社会の隅々まで、主の教え
を伝えようとするものです。

教会の一致に困難が生じた時、修道
会などの全世界的な組織が決定的に
重要な役割を果たしたことは、歴史
が示しています。私たちは、修道者
とは全く異なる召し出しを持つ、全
世界的な組織です。また、いわゆる
「使徒職的運動」（apostolic
movements）と呼ばれている活動と
の違いを明確にする[36]、全世界的な



内的位階制を持っています。このこ
とは、私たちを教会と教皇に仕え
る、結束力の強い、効果的な道具に
します。

16. 私の子たちよ、役立つために必
要なことは、あなたがたの個人的な
聖性です。それは匿名の仮面に隠れ
ない、責任ある仕事として表れま
す。善き種まき人、キリスト・イエ
スは、麦のように、私たちを傷つい
た手で握りしめて御血で満たし、洗
い清め、夢中にさせてくれます。そ
れから、寛大に私たち一人ひとり
を、オプス・デイの子たちがいるべ
き世界の所々に蒔き広めます。麦
は、袋ごとではなく、一粒ひと粒、
蒔くものです。

「あなたがたは、主に結ばれて、光
となっています。光の子として歩み
なさい。光から、あらゆる善意と正
義と真実とが生じるのです」[37]。私
の子の生活が使徒職の実りを豊かに



もたらさないことは、偽り、二重生
活、喜劇で、ありえないことです。
繰り返しますが、そういう私の子は
死んだも同然で腐っています。Iam
foetet「もうにおいます」[38]。そし
て私は、（あなたがたがよく知って
いるとおり）遺体は丁寧に葬りま
す。

仕事や職務の同僚や親戚、友人や隣
人との個人的な付き合いにおいて、
友情と親しい語り合いの使徒職で彼
らの心を揺さぶり、利己的でブル
ジョア化した生活の視野を広げ、生
活をより〈複雑〉にしてあげなさ
い。彼らが自分自身を忘れて、周り
の人たちの問題を理解できるように
するのです。そして、あなたがたが
経験したように、彼らの生活が〈複
雑〉になる時、彼らには、gaudium
cum pace、喜びと平和がもたらされ
ることを確信してください。



この使徒職（それはディレクターた
ちの教理的・実践的な導きによるの
で、無秩序なものではありません）
を絶えず行っているなら、あなたが
たの周りに、落ち着いた雰囲気が生
まれるでしょう。そしてあなたがた
の家庭において初代信者の家庭が再
現されるのです。

黙想会・講演・サークルなど、オプ
ス・デイが準備している共同の霊
的・教理的形成の手段に、またオプ
ス・デイの司祭の霊的指導に、この
個人的な使徒職で付き合っている人
たちを近づけるよう努めます。とい
うのも、これらの手段は、各々が、
仕事・社会的立場・家族関係を通し
て行う使徒職（すべてが使徒職で
す）によって示す、人々への配慮を
より完全にするための効果的な（必
要な）手段だからです。

17. しかし、そこで留まってはなり
ません。あなたがたの親戚や友人を



黙想会に参加させたり、オプス・デ
イの司祭の指導を受けるよう促すだ
けで、満足するわけにはいきませ
ん。あなたがたの使徒職がそこで終
わるわけではないのです。あなたが
たが働き、活動している職業や団体
（機関、組織）にキリスト的な方向
づけを与えるべく努力するなら、そ
の時こそ、すこぶる実り多い使徒職
を行っていることになるということ
を、理解しなければなりません。

これらの組織や機構が、人の命に関
するキリスト教的な基本概念に沿う
ものとなるようにする努力は、非常
に広範囲に影響を与える使徒職にな
ります。というのも、正義の精神を
具現化することによって、人々に彼
らの尊厳に相応しく生きるための手
段を保証し、また多くの人がより容
易に、神の恩恵によって、キリスト
者の召し出しに個人的に応えること
を可能にするからです。



私が正義について話す時、この言葉
を狭義にとらないでください。とい
うのも（人間が幸せになるには）一
人ひとりに必要なものを機械的に与
えるという正義だけでは不十分だか
らです。私は愛徳について話してい
ます。愛徳は正義に基づきますが、
それを超えるものです。キリストの
愛徳は機械的なものではなく、愛情
を伴う愛なのです。

平和と愛の種蒔き

18. それゆえ、社会で活動するにあ
たり、人々の間に対立を醸しだすよ
うな言動は慎まなければなりませ
ん。キリスト者なら階級意識や特権
階級的な考えはしないものです。一
方を立てるためにもう一方を貶める
ようなことはすべきではありませ
ん。こういう言動には唯物論的な考
えが潜んでいます。すべての人に人
格を磨く機会が与えられ、仕事に
よって生活の向上が図られるよう、



努力すべきなのです。また、憎しみ
を避けるだけで満足してはなりませ
ん。平和と喜びの種蒔きをすること
が私たちの「共通分母」であるから
です。

私の子たちよ、あなたがたが何であ
れ仕事を企てる時には、神の現存の
もと、その企てを生み出した精神
が、キリストの精神に基づいている
か否かを検討しなければなりませ
ん。歴史的状況の変化により（それ
は社会の構成に変化をもたらしま
す）、ある時期に、正義に叶ってい
たことがそうでなくなることを考慮
に入れましょう。というわけで、停
滞と壊滅を引き起こす惰性を防ぐた
め、あなたがた自身が絶えず建設的
な批判精神を持つ必要があります。

19. キリストのために、あらゆる高
貴な人間的な価値を、勝ち取らなけ
ればなりません。「すべて真実なこ
と、すべて気高いこと、すべて正し



いこと、すべて清いこと、すべて愛
すべきこと、すべて名誉なことを、
また、徳や称賛に値することがあれ
ば、それを心に留めなさい」[39]。人
間生活に生じるあらゆる現実に神的
な意味を見出しつつ、それを神へ導
かなければならないのです。それゆ
え、度々繰り返してきましたが、決
して超自然的な観点を失わないこと
が必要です。「何を話すにせよ、行
うにせよ、すべてを主イエスの名に
よって行い、イエスによって、父で
ある神に感謝しなさい」[40]。

いつの時代も、その時代を生き、そ
の時代の構造と共に「ある」ので、
あなたがたには、今日言われている
ような、aggiornamento（アジョル
ナメント、現代化）は必要ありませ
ん。というのも、あなたがたは常
に、あらゆる時代の世界に対して理
解と責任を伴った希望を持ってお
り、一致と愛の心を常に持ちなが



ら、人間の自由と尊厳の価値が肯定
されるよう要求していくからです。

主は、私たちの召し出しによって、
被造物に対する肯定的な見方とキリ
スト教固有の「世界への愛」を私た
ちが表明することを望まれました。
あなたがたの仕事において、また地
上の国を建設することにおいて、決
して夢を失うべきではありません。
同時に、「肉を欲情や欲望もろとも
十字架につけた」[41]キリストの弟子
として、すべてを人間の進歩と力に
頼る「キリストの十字架に敵対す
る」[42]人々の偽りの楽観に対して、
罪と寛大な償いの意識をしっかりと
保つよう努めなさい。

このような人々は罪を忘れるという
重大な罪を犯しています。この世に
は罪は存在しないと考える人さえい
ます。一粒の麦は実りをもたらすた
めには地に埋められ死ななければな
らないということが贖いの計画の一



部分をなしていると考えないのです
[43]。「彼らの行きつくところは滅び
です。彼らは腹を神とし、恥ずべき
ものを誇りとし、この世のことしか
考えていません。しかし、私たちの
本国は天にあります。そこから主イ
エス・キリストが救い主として来ら
れるのを、私たちは待っています。
キリストは、万物を支配下に置くこ
とさえできる力によって、私たちの
卑しい体を御自分の栄光ある体と同
じ形に変えてくださるのです」[44]。

20. この深い謙遜（即ち、強さは戦
車や馬という手段にではなく、私た
ちの神の名にこそあります[45]）のう
ちに「恐れることなく」人間のあら
ゆる活動や組織に参加してくださ
い。キリストがそこに「いる」ため
です。私は、私たちの働き方に聖書
の、ubicumque fuerit corpus, illic
congregabuntur et aquilae「死体の
ある所には、はげ鷹が集まるもの
だ」[46]という言葉を当てはめまし



た。なぜならば、万一、あなたがた
一人ひとりが、自ら思いのままに、
無精を決め込んだり、楽を求めたり
して、社会の現在と未来がかかって
いる仕事や決定に加わる努力をしな
いなら、主なる神は私たちに厳しい
決算報告を要求なさるからです。

私たちの召し出しに非常に固有な点
は、賢明に（賢明であって臆病であ
りません）、積極的に、物静かに、
目には見えなくても非常に効果的な
行動をする天使たちのように、私
的・公的の多様な協会や団体に参加
することです。それは、地域的なも
のから国際的なものまで多岐にわた
ります。

あなたがたが、会議や学会、展示
会、科学者あるいは労働者の集会、
研究会、科学・文化・芸術・社会・
経済・スポーツなどのあらゆる種類
のイニシアティブに参加しないのは
許しがたい怠慢です。ときには、あ



なたがた自身が主催することがある
でしょう。多くの場合、他の人が組
織したものに参加するでしょう。い
ずれにせよ、受け身的な参加ではな
く、責任という重荷（愛すべき重
荷）を感じながら、あなたがたの名
声・イニシアティブ・影響力によっ
て自分がそこで必要な存在となるよ
う努力します。それは、あらゆる組
織に、相応しい気品を与え、キリス
ト教的精神を吹き込むためです。

21. 個人として、グループを作らず
に（あなたがたは皆、一人ひとり、
現世のすべての事柄に関して制限な
しの自由を享受しているのですか
ら、グループを作ることはできませ
ん）、公的、あるいは私的な組織の
中で積極的かつ効果的に働いてくだ
さい。なぜなら人間の現世的な善と
永遠の善は決して無関係ではないか
らです。例を挙げるならば、猟師協
会や収集家のグループであっても、
多くの善あるいは多くの悪をなすた



めに活用され得るのです。すべて
は、団体を指揮する人やそれに着想
を与える人にかかっているのです。

この領域では、各自が自由と責任を
もって個人的に働くようにと勧めま
したが、あなたがたの周りに、自分
の代理あるいは後継者となりうる兄
弟たちを育てる時、神に奉仕してい
るのだということを知っておいてく
ださい。そうすれば、あなたがたの
うちの一人が欠けても、〈畑〉の一
部が放置されるようなことはないで
しょう。もちろん、兄弟たちを育て
導くにあたり、彼らが持っている固
有の傾向を歪めることがないように
します。

初代キリスト教徒の行動の仕方

22. 初代のキリスト教徒は上に述べ
たように振る舞いました。超自然の
召し出しがあるからといって、社会
的、あるいは人間的プログラムを
持っていたわけではありません。し



かし、一つの精神に満たされ、人
生・世界に関する一つの見方を持っ
ていたので、彼らが活動していた社
会に影響を及ぼさずにはいられな
かったのです。

私たちと同じような個人的な使徒職
で、改宗者を出していました。聖パ
ウロは牢にいる間、諸教会に「皇帝
の家」[47]に住んでいる人たちからの
挨拶を送っています。使徒がフィレ
モンに送ったあの手紙に感動しませ
んか。キリストのパン種がどのよう
にして、愛徳の影響を通して、（直
接狙ったわけではないのですが）主
従関係に新たな意味を与えるように
なったかを生き生きと証ししていま
す[48]。

「私たちは昨日生まれたばかりであ
る。しかるに、大きな都市や、
島々、村々、自治体、議会、兵舎、
民族、集まり、宮廷、元老院、広場
など、あなたがたのいるところは、



キリスト信者でいっぱいである。残
されているのは、あなたがたの神殿
だけだ」[49]と、１世紀が過ぎた後、
テルトゥリアヌスが書いています。

23. 私の子たちよ、希望に満ちて元
気一杯でいなさい。休まずに「平和
や互いの向上に役立つことを追い求
めようではありませんか」[50]。「だ
れに対しても悪に悪を返さず、すべ
ての人の前で善を行うように心がけ
なさい。できれば、せめてあなたが
たは、すべての人と平和に暮らしな
さい」[51]。

Filii huius prudentiores filiis lucis in
generatione sua sunt、「この世の
子らは、自分の仲間に対して、光の
子らよりも賢く振る舞っている」[52]

という主の嘆きを、自己を鼓舞する
ために、度々、思い起こしなさい。
厳しい言葉ですが、とても的確で
す。残念ながら日々見られることで
す。



そうこうしているうちに、神と教会
の敵たちは、組織づくりのために動
き回っています。〈模範的な〉根気
強さで幹部を育て、指導者や扇動者
を育成する場を設け、それを維持
し、密かに（しかし、効果的に）彼
らの考えを撒き散らし、あらゆる宗
教的思想を破壊する種を家庭や職場
に運んでいます。

私の子たちよ、今、マルクス主義
は、様々な形で活発に活動していま
す。個人的に叫び声を上げるという
よりは、体系的に、絶え間なく宣伝
を続け、あらゆる宗教的な要素を批
判し、無神論に科学的な根拠を与え
ようとし、地上的な信仰と希望を作
り上げ、それを真の信仰と希望と入
れ替えようとしています。

私は、（教会が教えと両立し得ない
考えとしてそれを幾度も排斥してい
る）マルクス主義を歓迎するカト
リック信者を理解できません。彼ら



は、神の敵に手を貸し、自分たちと
同じように考えないカトリック信者
を敵だと考えます。他の信者を悪く
扱い、信者でない人々に見せかけの
愛徳で接するカトリックは、大きな
間違いを犯し、正義に反していま
す。彼らは偽の愛徳で誤ちを覆い隠
しています。秩序のない愛は愛徳で
はありません。

24. 私の子たちよ、「敵からの助
言」[53]です。賢く、思慮深くあるよ
うに。眠りに陥らないでください。
Hora est iam nos de somno surgere
「怠惰を振り捨て、眠りから覚める
べき時です」[54]。かつて教会が栄え
ていた地方が、今は、キリストの名
さえ聞くことができない荒れ野に
なっていることを忘れないでくださ
い。このような状況を、「歪んだ行
間にも真っ直ぐな字を書くのも神の
ご計画のうちであり、そして最後に
は神が勝利するのだ」と考え、その
失敗を正当化しようとするのは、安



易な態度です。キリストは常に勝利
者であることは事実です。しかし、
多くの場合、私たちの過ちにも関わ
らず、です。

好戦的・攻撃的にならずに、in hoc
pulcherrimo caritatis bello、この愛
徳の美しい戦いにおいて、思いやり
の心で皆を歓迎し、（イエス・キリ
ストを知らない人や愛していない人
が掲げる間違いに与することなく）
すべての善意の人たちと協力しま
す。同時に、主がこう仰せになった
ことを忘れないでください。「わた
しが来たのは地上に平和をもたらす
ためだと思ってはならない。平和で
はなく、剣をもたらすために来たの
だ」[55]。人は容易にイエスの柔和の
みに注目し、〈生活を複雑にする〉
よう駆り立てる神の言葉を避けよう
とします。その言葉は、安楽志向や
順応主義の邪魔になるからです。

豊富な善で悪を封じ、真理を守る



25. 一般的に、私たちは、他者に真
実を告げ、真理を守ることが苦手で
す。というのは、皆から歓迎される
ように、誰かに嫌な思いをさせない
ように努める方が楽だからです。私
の子たちよ、私たちの振る舞いは、
理解と愛情に満ちたものであるべき
です。私たちの態度は、誰かへの反
対を目指すのではなく、ましてや党
派的なものでもありません。あふれ
んばかりの善で、悪を封じ込める努
力をすることです。私たちの務めは
否定的なものではなく、何かに反対
することでもありません。肯定と若
さ、喜びと平和です。ただし、真理
を犠牲にしてでも、というわけには
いきません。

私たちは各々の自由な人格を育むの
で、オプス・デイにおける神の子
は、自分で考えることができる人で
す。一過性の熱狂を生み出す、流行
りのスローガンやうたい文句を、何
も考えずに受け入れるわけではあり



ません。受けたあらゆる形成のお陰
で、私たちは良いものを選び、悪い
ものを捨てることができます。多く
の場合（これまでほとんどいつもそ
うでした）流れに逆らって新しい道
を切り開きつつ歩まなければならな
いでしょう。独創的になりたいから
ではなく、イエス・キリストとその
教えに忠実でありたいからです。流
れに任せることは容易です。しか
し、そのような態度は、しばしば無
責任の表れです。

確かに、あなたがたはいつも、同時
代の人たちの考え方や習慣に沿って
生きなければなりません。けれど
も、イエス・キリストにおいて「あ
なたがたの抱いている希望について
説明を要求する人には、いつでも弁
明できるよう備えて」[56] いなければ
なりません。あなたがたが、イエス
の弟子であることが分からないよう
な状態は、受け入れられません。あ
なたがたは、すでに社会の中にいる



のですから、順応する必要がないの
です。順応に走る態度には、なんと
感傷や恐れ、臆病に流される傾向が
あることでしょう。

26. 私の子たちよ、私の言葉の裏
に、すべての人に対する大きな愛、
人々のあらゆる種類の不安や問題に
開かれた心、差別や排他的な態度を
知らぬ理解に満ちた心以外のもの
を、見ないでください。私たちを、
ひるまないように、すでに成し遂げ
たことに対して常に満足しないよう
に、栄冠の上に惰眠をむさぼらない
ように駆り立てるのは（caritas
enim Christi urget nos「キリストの
愛がわたしたちを駆り立てている」
[57]）、恐れではなく（私たちは何を
も誰をも、私たちの父である神をも
恐れません）、いつか私たちが、共
同の贖い者としての使命に関して、
主である神に報告をしなければなら
ないという責任感です。



「怠らず励み、霊に燃えて」[58] 時間
を活用しなさい[59]。人生は短いから
です。「今、時のある間に、すべて
の人に対して、特に信仰によって家
族になった人々に対して、善を行い
ましょう」[60]。この哀れな私たちの
世を愛で満たしましょう。私たちの
ものなのですから。神が創造し、遺
産として私たちに与えられたので
す。Dabo tibi gentes hereditatem
tuam et possessionem tuam
terminos terrae「わたしは国々をお
前の嗣業とし、地の果てまで、お前
の領土とする」[61]。可能なことは誰
にでもできます。そして私たちの主
なる神は、不可能だと思えることを
私たちが行うようお望みであるとい
うことに留意してください。神はそ
れを実現するための恩恵をください
ます。

27. 理想主義に留まらず、現実主義
者でありなさい。偉大な事柄、働く
ための広大な領域、多くの活動と可



能性を夢見ると、それらのことを眺
めるだけで満足し、具体的な事
（hodie, nunc「今日、今」）を忘れ
てしまうこともあり得ます。これら
具体的な事柄こそ、いつの日か夢を
実現させ得るものであることを忘れ
てはなりません。

この麗しい戦いにおいて、落ち着き
を保ってください。不安に苛まれる
ことは有害なことです。Corripite
inquietos「怠けている者たちを戒め
なさい」[62]とパウロはテサロニケの
共同体に訓戒しています。「聞くと
ころによると、あなたがたの中には
怠惰な生活をし、少しも働かず、余
計なことをしているものがいるとい
うことです」[63]。そして、義務を果
たすという唯一の手段を彼らに与え
ました。すべきことをなし、してい
ることに集中する時、神の偉大なご
計画を実現していることになるので
す。使徒は続けて言います。「兄弟
の皆さん、主イエス・キリストの愛



に結ばれた者として、そのような人
たちに命じ、勧めます。黙々と働い
て、自分で稼いだパンを食べなさ
い」[64]。

あらゆる人間的活動の頂点にキリス
トを置く

28. 主は、あなたがたの夢と活気に
あふれた絶え間ない仕事に、どれほ
ど期待しておられることでしょう。
度々、感情が伴わずやる気が出ない
ことがあっても、あなたがたは、そ
のような仕事によって、この世のあ
らゆる活動をキリスト教的なものに
しようと頑張っているのです。つま
り、人間の諸活動の頂点にキリスト
を据えようとしているのです。

この仕事は、特に私のスーパーヌメ
ラリである息子たちと、キリストの
塩と光を自分の置かれた場所、つま
り家庭や社会生活そして様々な職業
にもたらすにあたり、（ときに男性



以上にたくましい）スーパーヌメラ
リの娘たちのものです。

旧約聖書のあの場面、ユディトが敵
軍に街を明け渡す心積もりの民と指
導者たちの思いを変える場面を再読
してください。聖書はこう言ってい
ます。「人々が町の指導者オジアを
非難したことは、ユディトの耳にも
入った。（…）それでユディトは、
（…）町の長老のオジアとカブリス
とカルミスを招いた。彼らがやって
来るとユディトは言った。『ベトリ
アの住民の指導者である方々、どう
かわたしの申し上げることをお聞き
ください。今日、人々の前であなた
がたが言われたことは間違っていま
す。（…）。いったいあなたがたは
何者ですか。あなたがたは今日、神
を試みたうえに、神に代わって人々
の間に君臨しようとしているので
す。 今、あなたがたが瀬踏みをして
いる相手は、全能の主です。いつま
でたっても何も分かりはしないで



しょう』」[65]。力に満ちた大胆なこ
の諌めは、超自然的で勇気のある良
心に忠実な女性がキリストに関わる
ことを守る時、社会の行方に大きな
影響を（通常は静かに、目立たず
に、でも非常に効果的なやり方で）
与えることを示しています。また聖
マリアと、あの聖なる婦人たちの強
さをも黙想してください。彼女たち
は、皆が臆病風に吹かれ、男性たち
が逃げ去った時、果敢にも十字架の
もとに踏みとどまっていたのです。

私の子たちよ、この良い精神を保つ
なら、使徒言行録にあるイエスの弟
子に関する言葉が、あなたがたに当
てはまるでしょう。「使徒たちの手
によって、多くのしるしと不思議な
業とが民衆の間で行われた」[66]。あ
なたがたによって、目立たないけれ
ども、確かに本物の奇跡が行われる
ことでしょう。



29. 仕事や社会における生活、そし
て一般的に、現世に関するすべての
事柄において、一人ひとりは自由と
責任をもって振る舞い、素晴らしい
多様性を保ちつつ、いつも良心に従
いながら各自が意見を形成していき
ます。その際、教会やオプス・デイ
を巻き込まないでください。それは
できません。というのも、あなたが
たは「十全なる社会人としての考え
方」（ fully lay mentality）をもって
おり、それゆえ、自由の友だからで
す。そして、その自由はイエス・キ
リストの教理と倫理によって定めら
れた事柄以外の制限を受けない自由
です。

神の業（オプス・デイ）の目的と手
段は現世的なものではなく、完全に
そして専ら超自然的で霊的なもので
す。オプス・デイは、人間的な関心
事、政治、経済などとは無関係で
す。その本質上、地上の社会を超越
しており、それゆえ、決して特定の



文化に錨を下ろすことも、具体的な
政治体制に結びつくことも、歴史上
のある特定の時代に繋がれることも
ありません。

ときに、オプス・デイは組織として
使徒職的な事業を促進することがあ
ります。それらの（教育、キリスト
教広報、福祉などの）事業は、すべ
ての人に知られ、また、カトリック
ではない人、あるいはキリスト者で
はない人をも含め、すべての人に開
かれています。いずれも、各国の法
律の定めに従って運営されます。こ
れらの事業は、教会の事業ではあり
ません。なぜなら、それらは使徒職
的な本質と目的を持っているとはい
え、専ら市民による職業的な活動だ
からです。

市民としての義務を生きるキリスト
者の自覚

30. しかしながら、私たちオプス・
デイが、現世の社会、経済あるいは



社会事業、政治活動などの関心事と
全く無縁であるという事実は、現世
の社会を動かす精神（あるいはその
欠如）に対して、関心がないという
意味ではありません。私たちは、
人々が市民としての義務を明確に自
覚し、それを人として、またキリス
ト者として正しく果たすことに関心
があります。

子どもたちがキリスト教要理を学ぶ
際、これらの義務についても問答形
式で触れるべきだと、私は度々言っ
てきました。それは、幼年時代か
ら、これらの事柄は神の掟であるこ
とを知性に刻みつけ、長じて大人に
なった時に、それを果たす責任を感
じようになるためです。

31. 時々、主が神のものと皇帝のも
のを区別されたこと[67]についての誤
解があります。キリストは、教会と
国家という二つの法的な権威の領域
を区別し、そのことにより、皇帝独



裁と「聖職者主義」という有害な影
響に対する予防を図りました。主
は、司祭職に対する深い真実の愛で
ある健全な「反聖職者主義」を教え
（司祭職の高貴な使命が、この世の
事柄や卑しい事柄と混ざり合い、そ
の品位を落とすのは残念なことで
す）、神の教会の自治と、市民社会
が享受する統治とその構造について
の正当な自治を定めました。

しかし、キリストが定められた区別
は、宗教を神殿（香部屋）に押し込
めることでは全くありません。また
人間的な事柄は、神とキリスト教の
掟と関わりを持たない形で整備され
なければならないということでもあ
りません。なぜなら、それはキリス
トの信仰を否定することになるから
です。信仰は、全人格的なキリスト
への一致を要求し、そして人間は霊
魂と体からなる個人であり、この個
人は社会の一員だからです。



キリストのメッセージは個人的な信
心の実践という狭い領域だけでな
く、人間の生活全体を初めから終わ
りまで照らします。世俗主義は行い
による信仰の否定です。信仰によっ
て、この世の自治は相対的なもので
あること、そしてこの世のすべての
事柄の究極的な意味は神の栄光と
人々の救いであるということが分か
ります。世俗主義はその信仰を否定
するのです。

32. それゆえ、教会と同様にオプ
ス・デイは（オプス・デイは教会の
生きた器官の一つです）、人間社会
に関心を持っています。社会の中に
は譲渡できないキリストの権利があ
り、それを守る必要があるからで
す。それはオプス・デイの全使徒職
は、「教理を与えること」に要約で
きると言えるほどです。つまり、メ
ンバー全員とその形成に与っている
人々が、仕事を聖化し・仕事におい
て自己を聖化し・仕事によって他者



を聖化しながら、職業を通した使徒
職活動を個人的に、市民として、行
うために教理を与えるということで
す。

繰り返し言ってきたことですが、オ
プス・デイは、通常、外的には活動
しません。あたかも存在していない
かのようです。各国の法律を尊重
し、その範囲内で働くのはメンバー
たちです。オプス・デイの活動は、
主に、そのメンバーに、霊的・教理
的・使徒職的な深い形成を与えるこ
とです。

オプス・デイの活動は広大なカテ
ケージス、広大な霊的指導のような
ものです。たくさんの人の良心を照
らし、導き、動かし、刺激し、励ま
します。それによって彼らがブル
ジョア化しないよう、キリスト信者
としての尊厳を生き生きと保つよ
う、責任あるカトリック市民の諸義
務を果たすようにするのです。



スーパーヌメラリの形成

33. スーパーヌメラリである私の子
たちよ、オプス・デイがあなたがた
に与える形成は柔軟性のあるもので
す。手になじむ手袋のように、あな
たがたの個人的・社会的状況に適合
します。あなたがたは霊的指導にお
いて話すにあたり、仕事や家庭、社
会的義務の具体的状況をはっきり示
さなければなりません。私たちの精
神と修徳の手段は一つしかありませ
んが、それらを硬直化させずに各々
の状況に合わせて実現させることが
でき、また実現させなればならない
からです。

出遭う困難（それらは度々想像上の
ものです）を前にして、あなたがた
の精神の自由と平和が決して乱れな
いよう、ディレクターに誠実に話し
てください。必ず解決策がありま
す。私たちが受ける霊的形成は、複
雑さや小心、内的な萎縮とは正反対



のものであることを考慮してくださ
い。オプス・デイの精神は、心を自
由にし、生活を単純にし、ねじれや
複雑化を避けるようにしてくれま
す。自分を忘れて、寛大に他者のこ
とを考えるようにしてくれます。

スーパーヌメラリは、形成を受ける
ため、例外的にヌメラリたちが家族
生活をするセンターに行く必要があ
ります。それは、主があなたがたを
招かれた場である職場や家や街中
で、ディレクターや世話役（セラ
ドール）と会うより人目に立たない
やり方です。また、グループで形成
を受けるために共同の使徒職のセン
ターに行くのは、別に慎重さに欠く
行動ではありません。共同の使徒職
はあらゆる人に対して完全に開かれ
ているからです。

34. オプス・デイは、霊的・修徳的
形成と共に堅固な教理的形成を与え
ます。これは、オプス・デイにおけ



る神の子たちの「共通分母」（家庭
的雰囲気）を、十全にするために欠
かせないものです。あなたがたが、
多くの人の知性に光を与え、ときに
四方八方から来る攻撃から教会を守
るためには、根本的なテーマについ
ての基礎的な知識・理解を持ってい
る必要があります。教義的・倫理的
真理、キリスト信者の家庭と教育に
求められている事柄、仕事・休息・
私有財産の権利、結社や表現の自由
などについての明確な知識・理解を
持っている必要があります。このよ
うにして、veritas liberabit vos「真
理はあなたたちを自由にする」[68]と
いう言葉の真理を、喜びを持って実
感することができるでしょう。真理
はあなたがたに喜びと平和、実りを
もたらす力を与えてくれるからで
す。

年の研修会（それは、初期の熱意を
保ち、宗教的教養を高め、使徒職に
備えて自分を鍛えるための助けとな



ります）、サークル、講演会、専門
的コースなどにおいて継続的な形で
豊富に教理を学び、同時に、キリス
ト教的な観点から、現代社会の問題
について知識を得ます。これらの形
成をあなたがたは読書で補います。
いつも皆さんが利用できる移動図書
館があることでしょう。それに登録
して活用し、メンバーでない人たち
も登録するよう努めます。

あなたがたに与えられた教理を、自
分のものにするよう熱心に励み、滞
らないようにしてください。受けた
形成を他者に伝える必要性と喜ばし
い義務感を感じてください。それが
他者の心においても、正しい意向に
満ちた、良い行いとして実るよう
に。

今述べた理由で、スーパーヌメラリ
の世話をするセンター委員会は、そ
の仕事に献身する必要があります。
というのも、誰一人として彼らが



（誰一人として私の子が）、孤独を
感じるようなことが決してあっては
ならないからです。休暇の時期や孤
立状態を余儀なくされた時、どのよ
うに彼らに形成を提供するか、注意
を払って事前に考えておかなければ
なりません。

兄弟の統治や指導の仕事を託されて
いる私の子たちは、往々にして、個
人的な仕事の輝きを放棄する必要が
あります。隠れた切石のように、よ
り重要な仕事の基礎固めをするため
です。この統治や形成の活動は、私
たちの共同の使徒職に全面的に献身
している他の兄弟たちの活動と同じ
ように、常にプロフェッショナルな
仕事であることを決して忘れてはな
りません。

旅人よ、己が道を歩め

35. オプス・デイがメンバーに形成
を与えるのは、各メンバーが社会に
おいて、職業の実践において、個人



の自由をもって、キリスト者らしく
行動するためです。オプス・デイの
ディレクターたちは、この世の事柄
に関して、特定の意見を押し付ける
ことは決してしません。繰り返しま
す。あなたがた一人ひとりが、しっ
かりと形成された良心に従って、全
く自由に行動します。

内戦が終わったばかりの1939年、バ
レンシアの近くで黙想会の指導をし
ました。場所は、戦時中共産党の兵
舎として使われていた、大学の私立
学生寮でした。ある廊下で、反体制
派の人が書いた「旅人よ、己（お
の）が道を歩め」という張り紙を見
つけました。皆はそれを取り払いた
かったのですが、私は止め、彼らに
言いました。「そのままにしておき
なさい。敵からの助言[69]だ。気に
入った」。その時から特に、何度も
この言葉を説教のテーマとして活用
しました。自由に、各自が、自分の
道を歩め。キリストの教えが制限を



示していない事柄について、唯一の
基準をすべての人に強制すること
は、不条理で不当なことです。

現世的なすべての事柄において、全
く自由です。世界の物事を秩序づけ
るために、キリスト教的な唯一の形
式などないからです。社会的・科学
的・経済的・政治的問題の解決策は
たくさんあります。そして、それら
は自然法と福音の教えを含む最小限
の原理原則を尊重する限り、すべて
キリスト教的な解決策なのです。

私の子たちよ、現世的な事柄におい
て自由、そして教会においても自由
です。私は根っからの（皆さんに何
度も話してきたあの健全な）反聖職
者主義で、私と同じ精神を持ってい
る人もそうです。（司祭としての良
い精神のない）聖職者主義的な環境
において、あまりにも頻繁に、一致
を口実に独占が行われます。人々を
小さなグループに閉じ込め、信徒の



良心の自由を脅かします（信徒は自
身の霊的な指導や形成を探すにあた
り、自身が望み、自身が最も適切で
あると判断したものを求めるべきで
す）。そして彼らは、すでに神と教
会の掟は十分あるのに、否定的で不
必要な掟を増やし、その掟を科せら
れた人に心理的負荷を加えます。

自由

36. 私の子たちよ、自由です。世俗
の事柄に関して、オプス・デイから
の指示を決して期待してはなりませ
ん。オプス・デイが霊的な子たちに
与えている自由を脅かそうとする人
は、私の精神を持っていない人で、
それは、オプス・デイにおける神の
子一人ひとりの個性を踏みにじるこ
とになります。

現世的諸問題に対して敏感であるべ
きなのは皆さんです。あなたがた
は、受けた形成によって、自由に、
諸問題を敏感に意識できる人にな



り、その結果、正しい基準で正しい
方向に導くべく、人間の諸問題や不
確かな社会状況に対して、自発的に
反応します。他の市民と共に、歩む
道に現れる現世的な問題に対して、
良心に従って、勇気をもって人間
的・キリスト教的な解決策を探すと
いうリスクを取るのは皆さんの役割
です。

オプス・デイがあなたがたに、すで
に出来上がった解決策を与えること
を期待しても無駄です。かつてその
ようなことはなかったし、これから
も決してそのようなことは起こりま
せん。私たちの本質に反することだ
からです。オプス・デイは「家父長
主義」ではありません。この言葉の
意味は曖昧ですが、ここでは否定的
な意味でこの言葉を使っています。
皆さんのディレクターたちは、あな
たがたが持っている反応力と率先力
を信頼しています。彼らがあなたが
たの手をとって導くことはありませ



ん。ところで、霊的な領域において
は、彼らはあなたがたに対して父
親・母親としての心を持ち、良い意
味での「家父長主義的」な心を持っ
ています。

それゆえ、オプス・デイで享受して
いる自由ゆえに、私たちが、社会の
中において、いわゆる圧力団体を形
成することはあり得ません。ディレ
クターたちが、現世の問題について
具体的な基準を示すようなことがあ
れば、別の考えを持っているオプ
ス・デイの他のメンバーたちが、反
発することは至極当然なことです。
その時は、悲しいことですが、私は
きっぱりと従うことを拒否する人た
ちを、祝福し、称賛しなければなら
ないことでしょう。このような場合
には、早急に地域委員会のディレク
ター、あるいはパドレに知らせるべ
きです。また私は、聖なる憤りを
もって、ありもしない権限を振りか
ざそうとするディレクターたちを咎



めなければならないでしょう。また
私の子の誰かが（自らの自由を口実
に）現世の事柄や自由に意見できる
事柄に関して、個人的な基準を押し
付けて、兄弟たちの正当な自由を制
限するようなことがあれば、それは
強い叱責に値します。

この明白なことを見ないように努
め、なにか隠し事をしているのだと
言い、ありもしない秘密を捏造する
人は、おそらく、ex abundantia
cordis「心にあふれていることか
ら」そのようにするのでしょう。彼
らはそのように行動しているからで
す。隠し事はこれまで存在したこと
がありませんし、今後も必要となる
ことは決してありません。彼らは決
して、私たちのように、顔をあげ他
の人の目を明るい光で見ることがで
きないでしょう。各自が個人的な惨
めさを持っていたとしても、私たち
には隠すものがないからです。その



惨めさとは各自が内的生活において
戦います。

37. ある人たちは、ここ31年の間、
私たちの活動を嫉妬心のうちに見て
いました。別の人たちは、余り好意
的に見ませんでした。それは教会に
対して、そしてすべての人々の善の
ために献身している人たちに対し
て、好意を持っていないからです。
それに、幸いにも少数でしたが、聖
職者主義によって、私の子たちの仕
事が、本質的に世俗的なものである
ことを理解できない人もいました。
また、主に仕える人たちには、主な
る神が恩恵（固有の恩恵）を与えて
くださることを知らなかったり、そ
れを思い出すことを望まない人もい
ました。彼らは、オプス・デイの使
徒職の熱意と広がりと効果を説明す
るために、全く偽りの人間的な理由
を捏造しました。しかし私たちの目
的は超自然的なもので、用いる手段
もまた全く霊的で超自然的なもの、



つまり祈りと犠牲そして聖化され聖
化する仕事です。

他者の個人的な自由を尊重し理解す
ることができない人がいます。彼ら
は、オプス・デイのメンバーは一つ
の全く霊的な共通目的を持ってお
り、この目的においてのみ一致して
いること、そして、世俗の問題に関
しては他の市民と同じく自由な市民
であり、皆と仲良く共に生きるべき
であることを理解できないようで
す。

先述した人々の中には、香部屋の閉
鎖的な雰囲気から来た人がいます。
彼らは、修道者が自分の意見を「所
属している修道会の学派」に合わせ
たり、「上長の考え方」に合わせる
のに慣れっこになっています。神の
子たちの活動において私が誰をも排
斥しなかったがゆえに、彼らは「こ
の聖職者主義的な偏見から」、オプ
ス・デイあるいは私個人に、（フ



リーメーソンと言わないまでも）王
党派または共和派のレッテルを貼ろ
うとしました。

38. 私の子たちよ、あなたがたの使
徒職的活動は、教会としての任務で
はありません[70]。あなたがたの中の
誰かがキリスト信者の会
（associations of the faithful）の一
員であっても、それ自体として不都
合はありませんが、それは普通では
ありません。オプス・デイは、あな
たがたが特有の使徒職（神が私たち
にお望みの使徒職）をするように形
成を与えますが、その使徒職は宗教
団体的な色合いを持つものではない
からです[71]。

私たちは、慎み深く、団体としての
謙遜を生きています。なぜなら成功
や勝利を誇示することなく、静かに
働くので（しかし重ねて言います
が、謎めいたことや秘密っぽさなし
にです。それは神に仕えるために不



必要です）他のカトリック信者から
注目されることはなく（なぜならあ
なたがたはカトリック信者の中の一
人だからです）、良い種を蒔いたか
らといって拍手を受けることもあり
ません。

しかし、特に農村部など、信者の団
体（confraternities）や小教区の使
徒職的団体に参加しないことが悪い
印象を与える可能性のある地域にお
いては、そのような団体に参加する
ことができます。その際、それらを
活気づけ盛り上げるよう努めます
が、通常は役職に就くことはありま
せん。ですから、キリスト信者の会
を、残念ながら、独占的な野心を
持って指導する人々は、自らの排他
的独裁が奪い取られることを恐れる
必要はありません。彼らの活動は彼
らのものであり、私たちは、彼らと
異なる、私たちの固有の方法で行動
すべきだからです。



しかし、あなたがたはキリスト信者
である以上、状況や「より高い使徒
職の効果」が別の行動を促さない限
り、社会が神に捧げる義務のある公
の礼拝から遠ざからないでくださ
い。私はそのような礼拝が、共同体
や家族、神の民の参加なしで催され
ているのを眺めて、苦しい思いをし
た事が何度もありました。私は、あ
なたがたが忠実であるならば、その
公の礼拝が本物になること、大げさ
で極端なものにならずに、質素で格
調のあるものになることを確信して
います。

市民としての権利と義務を遂行する
ことにおける使徒職

39. 私の子たちよ、あなたがたに繰
り返したいと思います。あなたがた
が実現する特有の使徒職は、福音と
使徒的教えに即した、市民としての
国への全面的で誠実な忠実さをもっ
て行われます[72]。その際、法に忠実



に従い、市民としてすべての義務を
守り、義務の遂行から逃れません。
また、共同体の善の中で、すべての
権利を軽率に放棄することなく行使
します。

この市民権の行使に関する聖パウロ
の生きた模範が、使徒言行録にあり
ます。全くの誠実さの表れである、
臆病な人には傲慢とも思えるような
堅固さで、使徒は必要な時に自らが
ローマ市民であることを明らかに
し、その権利を主張し、無為に謙遜
を装うことなく、ローマ市民として
扱うよう要求します。「ローマ帝国
の市民権を持つわたしたちを、裁判
にもかけずに公衆の面前で鞭打って
から投獄したのに、今ひそかに釈放
しようとするのか。いや、それはい
けない、高官たちが自分でここへ来
て、わたしたちを連れ出すべきだ」
[73]。



このような毅然とした態度でフィリ
ピの看守に話しました。そして、エ
ルサレムで鞭打たれる寸前にパウロ
が護民官と交わした会話は、人とし
ての気品に満ちた素晴らしいもので
す。「パウロを鞭で打つため、その
両手を広げて縛ると、パウロは側に
立っていた百人隊長に言った。
『ローマ帝国の市民権を持つ者を、
裁判にかけずに鞭で打ってもよいの
ですか』。これを聞いた百人隊長
は、千人隊長のところへ行って報告
した。『どうなさいますか。あの男
はローマ帝国の市民です』。千人隊
長はパウロのところへ来て言った。
『あなたはローマ帝国の市民なの
か。わたしに言いなさい』。と言う
とパウロは『そうです』と言った。
千人隊長が『わたしは多額の金を出
してこの市民権を得たのだ』と言う
とパウロは『わたしは生まれながら
のローマ帝国の市民です』と言っ
た」[74]。私の子たちよ、コメントす



る必要はないでしょう。手本にしな
さい。

40. 折にふれて強調しましたが、私
的な領域への国家の介入という嘆か
わしい現実が進行しています。これ
は市民を隷属状態に陥れ、彼らの正
当な自由を奪います。国家は冷たく
思いやりのないものですから、全体
主義は最も厳しい封建主義よりいっ
そう悪いものに成り変わります。

他の諸々の理由はさておき、このよ
うなことが起こるのは、大方、市民
の消極性によるもの、かれらの聖な
る人権を守ることに対する受け身的
な態度によるものです。この行動の
欠如は、知的怠惰や活力のない意思
に由来するもので、カトリック市民
の中にも見られます。彼らは、第六
戒に反する罪の他に罪があること
に、そしてそれよりも重い罪がある
ことに、気づかないのです。



41. 娘たち、息子たちよ、神が私た
ちに委ねられた使命と全面的に世俗
的な性格を持つ私たちの召し出しゆ
えに、人の世のどんな出来事やどん
な任務にも無関心をかこつことはで
きません。それゆえ、繰り返します
が、生活における人との関わりから
生じる社会的な活動の中ににあなた
がたが「いる」必要があります。ま
たはそこで直接あるいは間接的に影
響力を持つことが必要です。あなた
がたは、職業団体、保護者会、大家
族会、労働組合、新聞社、芸術・文
芸・スポーツの振興会などに活気を
与え、それらに命を吹き込むべきで
す。

あなたがたの一人ひとりが自己の社
会的立場に従って、そして個人的な
状況に最も相応しいやり方で、これ
らの公共の活動に参加したらいいで
しょう。もちろん、個人的に行動す
る場合においても、協力するに値す
ると考える市民のグループと共に行



動する場合においても、あなたがた
は全く自由に行動します。

今、話している公的な生活への参加
とは、もちろん厳密な意味での政治
活動のことではありません。私の子
たちで、いわば「プロ」として政治
に携わっているのは、ごく僅かで
す。私が話しているのは、市民とし
ての義務を認識しているすべての
人々に当てはまる活動のことです。
あなたがたは、同胞の市民を駆り立
てるあらゆる高貴な動機と同じ動機
に動かされて、個人的な自由と責任
をもって、行動するよう急き立てら
れていることを自覚しなければなり
ません。それに加えてあなたがた
は、特に、使徒職の熱意と、すべて
の人間的活動に平和と理解をもたら
す望みによって駆り立てられること
しょう。

42. このように働き、同胞の市民と
一体となり、彼らを動かし、人々の



正当な望みを表していない物事が押
し付けられることがないように世論
を作り上げることによって、あなた
がたは国内の法を、特に結婚・教
育・公共の倫理・所有権に関するも
のなど国民の生活において鍵となる
法を、キリスト教的な形に方向づけ
ることができるでしょう。

家族の尊重が離婚に基づくような法
が、キリスト教的な法と呼べるで
しょうか。宗教の多様性を誇りにす
る社会が、一方で公教育で生徒の信
仰に沿った宗教教育を受ける権利を
認めないとはどんな理屈でしょう
か。

私的所有権は（それは共通善によっ
て制約を受けます）、自由を行使す
るための手段であり、人間の成長と
家庭の発展のための土台の一つであ
ることに気づきませんか。これらの
権利が尊重されていない国は、カト
リック的でも人間的でもない国で



す。あなたがたの前に広がる展望が
見えますか。あなたがたは、これら
の点やその他の重要な点において
しっかり戦わなければならないので
す。

43. 協力者たちと共に積極的に働き
なさい。恐れずに協力者を増やしな
さい。数は多いほど良いのです。彼
らの世話をし、形成を与えなさい。
協力者たちが、いつもやるべきこと
を持っているようにしましょう。ス
ポーツのトレーニングのように、彼
らがいつも動いているようにしなさ
い。絶えずあなたがたの友人の輪を
ひろげ、種々のやり方で、彼らに教
理と活力が届くようにしなさい。こ
うして、弱いように見えても効果的
な、神的なネットが張り巡らされる
でしょう。この良い使徒職的精神の
熱意を保つなら、穏やかで力強い、
計り知れない善が、全人類にもたら
されるでしょう。



協力者となっている修道会（特に観
想修道会）も祈りと隠れた生活で私
たちを助けてくれます。彼らは世間
の中で観想的に生きる私たちの精神
を良く理解しています。彼らは世俗
から離れて生きる観想者であり、私
たちは市民社会に抱かれて、その中
で生きる観想者です。これは同じイ
エス・キリストへの愛の二通りの
（それぞれ固有で異なる形の）表れ
です。

私たちの間には、使徒職活動におい
て力を合わせて気高い態度で働く、
あるいは私たちが働けるように助け
る、多くの友人や協力者がいます。
そして中には主である神から離れて
いたり、未だ主に出会っていない人
もいます。あの聖ペトロの言葉を黙
想してください。Satagite ut, per
bona opera, certam vestram
vocationem et electionem faciatis
「（良い行いを通して）、召されて
いること、選ばれていることを確か



なものとするように、いっそう努め
なさい」[75]。私たちが兄弟のように
愛しているこの友人たちが、その善
良な仕事を続けるように励ましなさ
い。私たちが、いつも個人の自由を
最大限尊重しつつ、祈りと忠実な友
情で彼らを助けるなら、彼らの多く
がキリスト教徒になるための恩恵を
受けることを確信してください。

44. 私たちの使徒職の中核は、教理
を与える[76]ことであることを忘れな
いでください。と言うのも、何度も
話したように、無知は信仰の最大の
敵だからです。聖パウロがローマ人
にしたためています。「ところで、
信じたことのない方を、どうして呼
び求められよう。聞いたことのない
方を、どうして信じられよう。ま
た、述べ伝える人がなければ、どう
して聞くことができよう」[77]。教育
活動は私たちの職業的活動の小さな
一部分ですが、あなたがたはこの宣
教の責任を感じるので、教職を（そ



れが私的であれ公的であれ、個人の
ものであれ共同のものであれ、初等
教育から高等教育まで）重要視しま
す。

同じ理由から、世論を造り上げるメ
ディアとなる、新聞、ラジオやテレ
ビ、映画などに命を吹き込むよう努
めなさい。このような職場で働いて
いる人は、（サークルとか講演とか
によって）小さなグループの人たち
だけに教理を与えるのではなく、主
のように「戸外で」大衆に向かって
教えを宣べ伝えているのです。

宗教上のひどい無知があります。多
くは私たちキリスト教徒の責任で
す。私たちが、日毎に技術的に向上
し大きな影響を与えている、これら
すべてのメディアを通して、教義を
伝えないからです。そして、それら
のメディアは多くの場合、神に反旗
を翻す人たちによってコントロール
されています。



間断なく真理を告げ知らせる

45. 私の子たちよ、世の中で最も悪
いことは、ひどいことをしている人
が、そのことに気づいていないこと
です。私たちを信じなかったり、信
じたくなかったりする人がいるとし
ても、真理を、opportune,
importune「折が良くても悪くて
も」[78]、休まず宣べ伝え続けなさ
い。Quidquid recipitur ad modum
recipientis recipitur （器の受けとめ
方によって受けられるものが決ま
る）[79]。それゆえ、信じないので
す。私たちは彼らにカナの婚礼のブ
ドウ酒を与えることができるでしょ
う。そのブドウ酒はイエスの最初の
奇跡の証しであり、公におけるイエ
スの神性の初めての現れでした。そ
のブドウ酒も、彼らの良心に注がれ
ると酢に変わってしまうことでしょ
う。しかし真理を述べつつ良いブド
ウ酒を与え続けましょう。私たち一
人ひとりは、ipse Chrsitus（キリス



ト自身）なのですから、イエスのよ
うに言えるようになるべきです。
「わたしは真理について証しをする
ために生まれ、そのためにこの世に
来た」[80]。

私の子たちよ、「偽りを捨て、それ
ぞれ隣人に対して真実を語りなさ
い。わたしたちは、互いに体の一部
なのです」[81]。私たちにも経験があ
ります。ここで「私たち」と言うの
がぴったりです。悪口、嘘、誹謗中
傷。私たち自身の肉でその苦しみを
経験しました。ときにはそのような
ものが、司祭も含めたカトリック信
者によって引き起こされ、大波のよ
うに押し寄せてきました。Omnia in
bonum!（オムニア・イン・ボヌム、
すべては善のために）。あふれたナ
イル川が泥によって土地を肥沃にし
たように、私の子たちよ、あのごみ
の大波は私たちに多くの実りをもた
らしたのです。



46. あなたがたの友だちや同僚たち
と定期的に小さな団欒（特に興味深
いのはメディアで働いている人々と
の団欒）を持つことを疎かにしない
でください。団欒において、今の世
の中についてのテーマが取り上げら
れるよう努め、会話において、その
テーマに対する適切な判断基準を
「言葉の賜物」によって示すように
してください。オフィスや公共の場
において、適宜人々との会話が生ま
れるようにしてください。

真理を伝え良い種を蒔くチャンスを
失わずに、その機会を増やすことで
す。「時をよく用い、外部の人に対
して賢くふるまいなさい。いつも、
塩で味付けされた快い言葉で語りな
さい。そうすれば、一人一人にどう
答えるべきかが分かるでしょう」
[82]。

あの私の子たちのことを喜びのうち
に考えます。すなわち、新聞や雑誌



の売店で働いている子たち、新聞の
社説や記事を執筆している子たち、
グラフィックデザインの会社に務め
る子たち、そして他に、外見上慎ま
しくても、自己の仕事によって、
日々、多くの人と出会うチャンスの
ある私の子たちのことです。

47. 父母の皆さん、健全で楽しい娯
楽を奨励してください。それが厳格
でつまらないものにならないよう
に、また、キリスト教倫理に反する
世俗的な雰囲気からは遠く離れたも
のであるようにしましょう。このよ
うな集いから、あなたがたの子ども
たちの間で結ばれる夫婦が生まれ
（主は祝福されることでしょう）、
彼らはあなたがたの「明るく喜びに
満ちた」家庭で学んだ幸福と平和を
受け継ぐでしょう。

この娯楽の使徒職の分野において、
あなたがたが市民としての行動に
よって守らなければならない大事な



ポイントは、公共の興行物の倫理性
であることを忘れないでください。
放縦な集団的雰囲気の中で過ごす若
者が、キリスト教的な家庭を築くこ
とは容易ではありません。

あらゆる誠実な仕事は、キリスト教
精神と使徒職によって方向づけるこ
とができる

48. 経済・金融界は使徒職活動の対
象にはならないと考えるのは間違い
です。この考えは、聖職者主義的な
雰囲気から来た人々の間で広く行き
渡っています。彼らの中には矛盾を
抱えている人も少なからずいます。
つまり、この同じ人々が、教会の庇
護のもとで、彼らが「カトリック信
者である」という理由で信頼され、
商売や企業において他人の多額の資
金を取り扱っているのです。このよ
うな人々について、ある人は悪意か
らではないにしても、「彼らは天に
目を向けながら、手はどこへでも伸



ばす」と言いました。経済活動に対
する遠慮と用心は、キリスト教的で
はありません。なぜなら、それは聖
化されるべきもう一つの仕事だから
です。

しかし、この警戒心は、カトリック
信者の間に大きな影響を与え続けて
います。そのため、経済界での仕事
で善を行えるにもかかわらず、そこ
に入ることをためらった人が少なか
らず存在します。あるいは、良心に
咎めを感じながらその仕事に携わっ
た人がいます。そうでない場合、こ
の分野の事業は、教会に敵対し霊魂
に多大な害を与える者たちの手中に
落ちました。

この考え方がどれほど浸透していた
かは、教会に伝わる面白い敬虔な考
察を読めばわかります。もちろん、
当時の考え方や環境を考慮に入れれ
ば、そのように書かれたことも理解
できますが、いずれにせよ、そこに



は次のように書いてあります。ペト
ロは主の復活の後、漁師の仕事に戻
ることができた。それは漁が誠実な
仕事だったから。しかし、マタイは
以前の職業に戻ることがゆるされな
かった。それは、大罪を犯す危険な
しに、あるいは単に罪を犯さずには
できない仕事があり、マタイの仕事
は、まさにそういうものだったから
だと[83]。

Contemptus saeculi（世俗蔑視）を
表明する人々から生まれたこの誤っ
た考えは、改めなければなりませ
ん。信徒としての精神（lay
mentality）を生きるあなたがたに
とって、商売や金融が悪いことであ
るなどとは、全く考えられないこと
です。あなたがたはこれらの仕事
を、他の人たちと同様に、超自然的
なものにすることができ、そして、
それらをキリスト教的精神と使徒職
によって方向づけることができま
す。



49. このようなテーマについて話し
ているので付け加えますが、残念な
がら、経済の領域における私たちの
活動について人々が言っていること
は真実ではなく、実のところ、その
ような活動はほぼ皆無です。私たち
の活動は貧しい大家族の生活と発展
のための普通のものです。その活動
が1000倍あったらどんなに良いこと
でしょう。

形態がどうであろうとあらゆる組織
は、その目的を果たすため、経済的
な基盤が必要です。私たちについて
の陰口が真実であったらどんなに良
いことでしょう。しかし、たとえそ
れが真実であったとしても、オプ
ス・デイは貧しく、そしていつも貧
しいことでしょう。というのは、世
界中で多くの使徒職的活動を維持し
なければならないからです。そのた
めの資金不足を補わなければなりま
せん。オプス・デイは、メンバーた
ちの形成の面倒を生涯にわたって見



なければならず、それには資金が必
要だからです。また、病気や高齢の
メンバーの面倒も見なければなりま
せん。そして、日毎に多くなる、生
活維持のため経済的助けが必要な、
高齢または病気のメンバーの親を援
助するという幸いなる重荷もありま
す。

いずれにせよ、そのような経済的な
活動があるならば（ないならできる
だけ早く始めるべきです）、それは
常にそれぞれの国の法律を尊重して
行われ、善き市民として分担金や税
金を払います。特別扱いを受けるこ
とを私たちは望みませんし、また、
それは「私たちのやり方」でもあり
ません。

50. ときに、このような中傷を行う
人々は公的なグループに属してお
り、国民の意志に反して、集めた税
金を分配しています。それと同時
に、彼らは私たちが息をすることが



できないようにしようとしていま
す。福祉事業、教育事業、文化事
業、キリスト教広報事業を維持しそ
れを発展させるため、貧しい生き方
をする私たちに、仕事をする権利も
献身する権利も与えられないように
しようとしています。彼らは自由の
敵（もちろん、彼ら以外の人々の自
由の敵）であり、市民の間で差別を
行おうとしています。

例えば宗教、芸術、スポーツ、文化
など、どのような種類の団体であ
れ、目的遂行のための手段を支える
ために資金を持ち、それを動かす必
要があります。この点で躓く人がい
るならば、その人は非常識であると
言わざるを得ません。

宗教的な団体について話す時、 英国
外国聖書協会（The British and
Foreign Bible Society）あるいは銀
行や保険会社などを有する救世軍
（Salvation Army）の例がすぐに思



い浮かびます[84]。このことで躓く人
は誰一人いません。宣教や慈善活動
のためにそれらの手段が必要なので
す。多くの国で、これらの宗教的な
団体の経済的な活動は批判されない
だけでなく、その社会的な仕事ゆえ
税も免除されています。

公的機関が私たちに融資をしたり、
さらには補助金や助成金を与えるこ
とは正義に叶っています。そのよう
な時、公的機関は自らの義務を果た
しているにすぎません。というの
は、私たちは、社会的な仕事によっ
て、当局の義務の一部を負担してい
るからです。同じように、当局が他
の文化事業や慈善事業をを援助する
時も、正義に叶ったことを行ってい
るにすぎません。

奉仕の精神

51. 「神の仕事」を意味するオプ
ス・デイ（Opus Dei、operatio
Dei）は、すべてのメンバーに働く



ことを要求します。なぜなら、仕事
は聖化と使徒職の手段だからです。
そのため、全世界で無数の人々が、
カトリックであってもなくても、キ
リスト者であってもなくても、私た
ちのオプス・デイに感心し、オプ
ス・デイを愛し、愛情を持って助け
ています。このことについて私たち
は主に感謝します。

あなたがたの中には、完全な自由と
個人的な責任を持って、政治活動を
職業とする人もいます。その人は、
祖国の政治に携わるのに十分な知識
や才能があると自覚し、政治に携わ
ろうと決めました。市民社会の中で
政治に携わる人が少数であるのと同
様に、そういうメンバーは決して多
くありません。また、この世俗社会
で働くオプス・デイの他のすべての
メンバーと同様に、政治家として働
く時、カトリック信者やオプス・デ
イのメンバーという身分を振りかざ
すことも、また教会を利用すること



も、オプス・デイを利用することも
ありません。なぜなら、移り変わる
この世の問題に、神の教会もオプ
ス・デイも巻き込むことはできない
と、よく知っているからです。政治
の世界で働く際、カトリック信者で
ある私たちが望む社会は、市民の自
由を認める（誰もが国家の前に同じ
義務と同じ権利を持つ）けれど、社
会の共通善を獲得するために、皆が
心を一つにして働く社会であること
を、忘れてはなりません。その共通
善獲得のために、教会の教えの不変
の源泉である、福音書の諸原則を適
応するのです。

あなたがたは、政治家として働く権
利を完全に持っています。もし、あ
る国家が、オプス・デイのメンバー
が政治家になることに邪魔だてする
なら、他のキリスト信者の会のメン
バーに対しても、同じようにしなけ
ればならないでしょう。そして、同
じ理由（カトリック信徒が教会当局



に払うべき従順）から、当然すべて
の信者に同じ邪魔だてをするでしょ
う。そのような行為は、信仰を実践
している信者が、世俗社会の中で
持っている権利と責任を否定するこ
とになります。信仰を生きる信者
を、下等の市民として扱うのは不正
ですが、現代社会ではこの種の差別
の例に欠けることはありません。

政治が自分の天職と考える人たち
は、堂々とその道を進みなさい。も
しそうしなければ、怠りの罪を犯す
ことになると考えなさい。政治家と
して、プロ意識をもって働きなさ
い。あなたの国のすべての国民にキ
リスト教的に奉仕することを考え、
すべての国が一致協力することを夢
見て、有能な政治家になるよう努め
てください。

聖人となった統治者を記念するミサ
の典礼文（この世から離れた人々に
よって作られた）の中で、聖人が、



pietate magis quam imperio、王と
しての権威よりも信心深さをもっ
て、正しい命令よりも愛情によって
国を統治したと称賛されています
が、それは聖職者主義的な考え方の
現れです。

あなたがたは、自分の使命を正しい
意向をもって、超自然の見方を失う
ことなく、遂行しなさい。しかし、
神のことと人間のことを混同しては
なりません。人間として果たさなけ
ればならないことを果たしなさい。
神によって創造された世界には、独
自の原理と法があり、それを〈天使
的〉な態度によって踏みにじっては
いけないことを忘れないでくださ
い。私の子どもに対する最悪の称賛
は「彼は天使のようだ」というもの
です。私たちは人間であって天使で
はありません。

52. 政治の世界で働いていた者は、
どんな体制の下でも働き続ける必要



性を感じてください。キリスト教的
な考えとは遠く離れた体制の下で
も、働くようにしてください。ただ
し、その国の教会当局がカトリック
信者に異なる指針を打ち出している
場合は別です。カトリック信者でな
い人たちによって、国の政治が独占
されることを認めてはなりません。
教会に対して最も攻撃的な体制の下
でも、（もしあなたがたが働いてい
たら）よりひどい悪が起こるのを防
ぐことができるでしょう。

どんな体制においても、この〈畑〉
を放棄しないことが重要です[85]。た
だし、それによって不当に「体制の
協力者」というレッテルを貼られる
ことのないようにしてください。私
の子たちよ、多数がカトリックの国
において、信仰を実践する責任感の
あるカトリック信者が、したがって
様々なキリスト信者の会のメンバー
が、政府にいないのは理解できない
ことです。もしそうでないならば、



そのカトリック信者たちは、信仰を
実践しておらず、責任感も持ってお
らず、カトリックとも呼べないと言
えるでしょう。または教会が迫害さ
れているのかのどちらかです。

政府の仕事に参加する時は、市民が
果たすことのできる正義にかなった
法を作ることに全力を傾けてくださ
い。不正な法を公布することは、権
力の乱用であり、国民の自由の侵害
です。それだけでなく、それは人々
の良心を混乱させます。そのような
場合、国民は不正な法を守らないと
いう権利を持っています。

共通善には共同体の全成員が参与す
べきであることを忘れず、全市民の
自由を尊重しなさい。すべての人に
生活水準を高める可能性を与え、一
部の人を高めるために他の人が卑し
められることがないようにしなさ
い。最も恵まれていない人々が、自
分たちの未来に明るい展望を持てる



ようにしなさい。すなわち、彼ら
が、正当な給与を受給できる安定し
た仕事を手に入れ、文化的恩恵を等
しく受けることができるように。な
ぜならそれは、正義に叶ったこと
で、彼らの人生に光をもたらし、内
面を変え、神やより高い現実の探求
を容易にするからです。私の心の子
たちよ、しかしながら、最も悲惨な
のは、霊的な貧しさ、教理を知らな
いこと、キリストの命に与れないこ
とです。このことを忘れないでくだ
さい。

結婚は地上における神への道

53. スーパーヌメラリである私の子
たちよ、今、結婚という「偉大な秘
跡（sacramentum magnum）」[86]

から生まれたあなたがたの家族・家
庭について考えています。前世紀に
行われた、家族を破壊する運動がい
まだに続いている現今、私たちオプ
ス・デイは、社会のキリスト教的細



胞（家族）に聖性への熱意を与える
ために来たのです。

あなたがたの第一の使徒職は家庭に
あります。オプス・デイが与える形
成によって、あなたがたは家族の素
晴らしさ・美しさを認識し、家庭を
築くことが超自然的な仕事であるこ
と、夫婦の義務が聖性の源泉である
ことを見出します。結婚の召し出し
（そう、これは召し出しです）の偉
大さを自覚しながらも、使徒的独身
の召し出しに対して特別の尊敬の念
と深い愛情を感じるでしょう。あな
たがたは使徒的独身の召し出しが、
結婚のそれより優れていることを
知っています[87]。それゆえに、あな
たがたの子どもの誰かが、神の恩恵
に助けられて別の道を選んだなら、
心の底から喜ぶでしょう。それはあ
なたがたにとって「犠牲」ではな
く、善き神がなさった選び、聖なる
誇りの理由、イエス・キリストへの



愛によって喜んですべての人に仕え
ることです。

普通、学校において、たとえそれが
修道会が経営するものであっても、
若者たちが結婚の尊厳と清さを理解
するように教えられることはありま
せん。あなたがたも知っているで
しょうが、高校の最終学年の生徒た
ちに行われる黙想会では、結婚より
も修道士・修道女への召し出しの可
能性について考えることに重点が置
かれことがよくあります。また結婚
生活を軽視する人もいます。その結
果、若者たちが結婚を、教会が単に
許容しているだけのものと、誤解す
る危険もあります。

オプス・デイでは、いつもこれとは
異なる教え方をしてきました。神の
国のための独身が、結婚よりも優れ
ていることをはっきり示した上で、
結婚もこの地上での聖なる道である
と教えてきました。この方針をとる



ことは、悪い結果を生み出しません
でした。なぜなら、真理は人を自由
にするからです。若者は非常に寛大
な心をもっており、自由に神への愛
を選ぶにあたり、肉を超えて高く飛
ぶことができるからです。

私たちは男女の愛を恐れません。私
たちの両親の聖なる愛、神はそれを
使って私たちに命をお与えになりま
した。私はこの愛を両手で祝福しま
す。私の子が、聖なる結婚の秘跡へ
の大きな愛を持たないことは許され
ません。それゆえ、男女の清い愛の
歌を憚ることなく称えます。それ
は、「人間の愛を称え神への愛を表
現する歌」[88]でもあります。神への
愛のために、この世でその愛を放棄
した私たちは、独り者ではありませ
ん。愛する心を持つ人です。

54. 神から家庭を築くように呼ばれ
た私の子たちに言います。互いに愛
し合い、恋人だった時持っていたワ



クワクするような愛をいつまでも持
ち続けるように。人生につきものの
困難や逆境が始まれば喜びは終わる
と考える人は、理想であり召し出し
である結婚について、惨めな概念し
か持っていません。

実はその時こそ、愛は強まり、死よ
りも強くなるのです。 Fortis est ut
mors dilectio「愛は死のように強
（い）」[89]。悲しみや困難がどっと
押し寄せても、それらは真の愛を消
し去ることはできません。夫婦が一
緒になって寛大に犠牲を分かつ時、
二人は一層強く結ばれます。 Aquae
multae non potuerunt extinguere
caritatem「大水も愛を消すことはで
きない」[90]。無数の困難は、それが
物理的であろうが、精神的であろう
が、愛を消し去ることはできませ
ん。

あなたがたの結婚は、通常、子ども
に恵まれることでしょう。もし神が



子どもをお与えにならないなら、あ
なたがたのエネルギーをより熱心に
使徒職に注ぎなさい。そのことに
よってあなたがたは素晴らしい霊的
な豊かさを得るでしょう。主はキリ
スト教的家族を子どもという冠で飾
られるのが普通であると私は何度も
言いました。いつも子どもを喜びと
感謝の気持ちで受け入れなさい。な
ぜなら、子どもたちは神の贈り物で
あり、祝福であり、神がいかにあな
たがたを信頼されているかの証拠だ
からです。

55. 子どもを生む能力は、神の創造
の業に参加するようなものです。
ちょうど人間の知性が神の知性の閃
光のようなものであるように。命の
泉を枯らさないでください。恐れな
いでください。偽の経済的、社会
的、または科学的な理由で、出産制
限の必要性を正当化しようとする理
論は、キリスト教的でも人間的でも
なく、犯罪的です。それらの理論



は、真面目に分析すれば、すぐに崩
壊します。それらは臆病のなせるわ
ざです、私の子たちよ。それらは、
臆病と、正当化できないものを正当
化しようとする試みです。

これらのアイデアが、しばしば、司
祭や修道者から来ることは残念なこ
とです。彼らは、呼ばれていないの
に無分別に問題に首を突っ込んでい
ます。それは、ときに病的な好奇心
の表れであり、教会への愛が欠如し
ていることの証です。というのは、
主は結婚の秘跡を、キリストの神秘
体の成長と拡大のための手段とし
て、定められたからです。

信者の家庭の子どもの数が減ると、
司祭や、イエス・キリストへの奉仕
のために人生を捧げようとする人の
数も、減ることになると確信してく
ださい。私は、神から一人の子ども
しか授からなかったにもかかわら
ず、その一人の子どもを寛大に神に



捧げた夫婦を少なからず知っていま
す。しかし、そのようにする人は多
くはありません。子沢山の家族の場
合、神の召し出しの偉大さを理解す
るのはより易しく、その子どもたち
の中から、あらゆる身分と道を選ぶ
者が出てきます。

56. 寛大になり、子沢山の家庭の喜
びと堅固さを感じてください。子供
を望まない夫婦を、私は恥ずかしく
思います。子供を望まないなら、禁
欲しなさい。夫婦に対し、妊娠の可
能性がある時期における夫婦行為を
控えるよう勧めるのは、キリスト教
的ではないと思いますし、正直にそ
う言います[91]。

確かにある具体的な事例において、
常に医者と司祭と相談の上、そうす
ることはできますし、そうしないと
いけないこともあるでしょう。しか
し、このやり方を、一般的な規則と
して勧めることはできません。非常



にきつい言葉になりますが、もし自
分が、両親の清い愛の実りではな
く、親の意志に反して生まれてきた
と知ったならば、少なくない人たち
が、親の墓につばを吐きかけに行く
ことでしょう[92]。神のおかげで、私
たちは、一般的に、キリスト教的家
族の中に生まれました。このことを
主に感謝すべきです。私たちは、大
方、この家族に召し出しを負ってい
ます。

出産制限の考えが幅広く広まってい
る国で働いていたある私の息子が、
この問題について質問した人に対し
て、冗談でこう答えたことを覚えて
います。「このようにして、そう遠
くない未来、この世界には黒人とカ
トリック信者以外いなくなるだろ
う」[93]と。しかし、このことをカト
リックが少数派である国々に暮らす
カトリック信者は理解しません。な
ぜならキリスト教的結婚が、通常の
摂理において主が定められた、神の



民が成長するための手段であるとい
う事実（深い神学的基盤のある事
実）について深く考えないからで
す。

それに反して（もっと賢い）キリス
トの敵たちは、もっと常識的です。
共産主義国家では、生命の法則と人
間の生む力の重要性を日に日に理解
するようになっています。そして、
それらを決定的な要素としてイデオ
ロギーと政治の計画の中に組み込ん
でいます。

明るく喜びに満ちた家庭

57. 私がいつも「明るく喜びに満ち
た」という形容詞をつけるあなたが
たの家庭では、子どもたちの超自然
的徳と人間徳が、自由と喜びと犠牲
の雰囲気の中で、育てられることで
しょう。このような家庭を、私はオ
プス・デイの使徒職的学校と呼びま
したが、そこからどれほど多くのオ
プス・デイへの召し出しが生まれる



ことでしょう！私の大きな喜びの一
つは、はるか昔に見たある若者の顔
に似た顔を見ることです。その子に
こう質問します。「君の名前は？君
は某君の子供ではないかね」と。そ
して「はい」という答が返ってくる
時、私は心を天にあげて喜び、神に
感謝します。

結婚生活の幸福の秘訣は、日常的な
ことにあります。そこに隠れている
喜びを見つけることです。例えば、
帰宅すること、子供の教育、家族全
員が協力してする仕事。また家庭を
より快適なものにし、教育をより効
果的にし、家庭生活をより簡単にす
る、現代文明が提供するあらゆる進
歩を活用すること（あなたがたの家
は決して修道院のような佇まいでな
いように。もしそうならそれは普通
ではありません）。このようなこと
に隠れている喜びを見つけることで
す。



58. またあなたがたは、オプス・デ
イのメンバーの家族で、神への奉仕
に身を捧げるという道を理解できな
い人々を助けます（そのような人は
少数です）。彼らはオプス・デイに
おける神の子の父親・母親になるよ
う呼ばれるという計り知れない神の
好意を受けました。あなたがたは、
彼らがこのことについて神に感謝す
るようになるように助けます。彼ら
は、まさか自分の子どもが神に身を
捧げるとは夢にも思ったことがな
く、それどころか、それとはかなり
異なった人生計画を子どものために
作っていました。そして、多くの場
合高貴だが地上的な彼らの計画が潰
されるとは思っていなかったので
す。いずれにしても、私の長年の経
験によると、最初は子どもの召し出
しを喜んで受け入れなかった親も、
最後には降参し、祈りの生活を始
め、教会に近づき、ついにはオプ
ス・デイを愛するようになります。



神のおかげで、上述の考察にもかか
わらず、自分たちの家族の一員の召
し出しに対して、超自然的かつキリ
スト教的に反応し、援助を行い、
スーパーヌメラリとなる、あるいは
少なくとも熱心な協力者になる家族
（親、兄弟、親族）の数は日に日に
増えています。

私の子たちの母親・父親と話す時、
私はよくこう言います。「あなたが
たの親としての使命は終わっていま
せん。彼らが聖人になるように助け
なければなりません。どのようにし
てですか。それはあなたがたが聖人
になることによってです。彼らと私
が聖人になるのを助けることによっ
て、あなたがたは親としての使命を
果たしているのです。あえて言わせ
てください。オプス・デイの誇りと
冠は母親・父親のあなたがたです。
あなたがたは自分の心の一部を教会
への奉仕に捧げたのですから」と。



使命を果たすための大胆さ

59. 私の愛する子たちよ、これで終
わります。あなたがたが、主の呼び
かけに忠実でありたいと強く望んで
いることを知っていますが、「もう
一度思い起こさせようとして、所々
かなり思いきって書きました」[94]。

自分を捧げ、自分の行為に責任を持
つことを恐れずに、大胆に使命を果
たしてください。人間というものは
すぐに自由の行使を恐れます。何に
おいても、すでに決まったやり方に
従う方を好みます。これは逆説的で
すが、人間はしばしば（自由を放棄
して）定まったやり方を求めます
が、それは危険を冒すことを恐れる
からです。

オプス・デイは、あなたがたが、各
自、自分の環境の中で、勇気をもっ
て、積極的に、イニシアティブを
持って、周囲に影響を与え、最前線
で戦う男女になるように形成を与え



ています。あなたがたは、この形成
に対して、やる気と努力をもって応
えねばなりません。あなたがたの決
意がなければ、ふんだんな霊的手段
も何の役にも立たないでしょう。よ
く昔の短剣に刻まれていたあの言葉
を思い出してください。「もしお前
に勇気がないなら、私を信頼する
な」。

毅然とした態度を取りなさい。くじ
けず頑固でありなさい。なぜなら、
決定的でどうしようもないことは一
つもないからです。誰をも理解する
よう努めなさい。特にカトリック信
者の一致のため、尽力しなさい。
「だが互にかみ合い、共食いしてい
るなら、互いに滅ぼされないように
注意しなさい」[95]と、聖パウロは言
いました。私たちカトリック信者
は、互いに知り合い、愛し合わなけ
ればなりません。



60. すべての人に、あなたがたのキ
リスト教的な質素な生活と犠牲の模
範を示しなさい。主は言われまし
た。「わたしについて来たい者は、
自分を捨て（なさい）」[96]。主は、
ぶどうのように桶の中で足で踏ま
れ、潰されることの豊かさを、私た
ちに教えてくださいました。それは
キリストのぶどう酒になるためでし
た。

どんな時でも落ち着きを失わないよ
うに。決して暴力的や攻撃的になっ
たり、激高したりしないように。そ
の落ち着きは枢要徳の実践の結果で
す。神の子であることを自覚するな
ら、その落ち着きを得ることができ
るでしょう。なぜならこの私たちの
精神の典型的な特徴は、オプス・デ
イと共に生まれ、1931年に形をとっ
たからです[97]。それは、人間的には
困難極まる時でした。しかし不可能
なこと（今はそれが実現したことを
見ていますが）を前に、それができ



るという安心感がありました。主
が、なにか強制的な力をもって、私
の心と口に「Abba! Pater!（アッ
バ！パーテル！おとうさん！）」と
いう柔和な呼びかけが生じるよう働
かれていることを感じました。私は
街の中、市電に乗っていました。街
は、私たちの神との観想的対話を妨
げません。世間の喧騒は、私たちに
とって祈りの場です。私はおそら
く、声に出してあの祈りをしていま
した。周りにいた人は、私を気が
狂った人だと思ったに違いありませ
ん。「Abba! Pater!」。すべてをご
存じで、何でもおできになる御父の
子どもであると感じることは、なん
という信頼、なんという安らぎ、な
んという楽観をあなたがたに与えて
くれることでしょう。

私の子たちよ、「なおいっそう励む
ように勧めます。そして、わたした
ちが命じておいたように、落ち着い
た生活をし、自分の仕事に励み、自



分の手で働くように努めなさい。そ
うすれば、外部の人々に対して品位
をもって歩み、だれにも迷惑をかけ
ないで済むでしょう。キリストの平
和があなたがたの心を支配するよう
に」[98]。

あなたがたのパドレより心から祝福
を送ります。

ローマ、1959年1月9日

[1] この手紙の批判版は、Studia et
Documenta 17 (2023), pp. 279–351
に掲載されている。

[2] ホセマリア・エスクリバー・
デ・バラゲルより教皇ピウス十二世
への手紙、1948年2月2日（Carta de
Josemaría Escrivá de Balaguer al
papa Pío XII, 2 de febrero de 1948,
en AGP, serie L.1.1, 10–1–15, en el



n.º 342, 3 de los Addenda a las
Constitutiones〈en AGP, serie L.1.1,
10–1–17〉）。

[3] ルカ12･49参照。

[4] コロサイ2･14参照。

[5] 一コリント6･20、一ペトロ1･
18-19参照。

[6] ローマ8･31-32､38-39。

[7] ガラテヤ3･28､コロサイ3･11参
照。

[8] ルカ14･15-24参照。

[9] コロサイ1･24。

[10] 詩篇145(144)･21。

[11] ヨハネ18･6参照。

[12] マタイ13･24-30参照。

[13] 黙示録21･1-2参照。



[14] 黙示録17･14。

[15] 二テサロニケ2･3-4､黙示録13･
1-7参照。

[16] マルコ10･32。

[17] ルカ12･50。

[18] マルコ10･38。

[19] マルコ10･39。

[20] ユダ19。

[21] 一コリント2･14。

[22] 黙示録 21･6参照。

[23] ヘブライ13･8。

[24] イザヤ10･21-22。

[25] イザヤ 24･13参照。

[26] ローマ11･5。



[27] ルカ12･49､サムエル上3･8。

[28] マルコ8･2。

[29] ルカ4･40。

[30] 創世記27･27参照。

[31] トレント公会議（1563年11月
11日第24総会「婚姻の秘跡について
の規定」10条）。（編者注）

[32] 聖ホセマリアは、知識人たちの
社会に及ぼす影響が大きいので、彼
らの間にキリスト教的な影響を与え
ることをオプス・デイ特有の目的の
一つに数えていたが（ホセ・ルイ
ス・ゴンザレス・グジョン、ジョ
ン・F・カバデル『オプス・デイの
歴史』〈José Luis González Gullón
— John F. Coverdale, Historia del
Opus Dei, Madrid, Rialp, 2021, p.
56, nota〉参照）、創立当初から、
「私たちは大勢の人のためであり、
決して大衆に背を向けて生きること



はない」（ホセマリア・エスクリ
バーからフランシスコ・モランへの
手紙〈Carta de Josemaría Escrivá a
Francisco Morán, Burgos 4 de abril
de 1938, en Camino, ed. crítico-
histórica, op. cit., p. 250〉）と強調
していた。保存されている最も古い
文書から、労働者、芸術家、看護士
等、あらゆる職業と社会的地位の人
に近づこうとする聖ホセマリアの熱
意が伝わってくる。エスクリバー神
父は、彼らの中からオプス・デイへ
の所属を望む人が出て来ることを予
見していた。例えば、『内的考察』
373番（1931年11月3日）には、次
の言葉が記されている。「神の助け
と聴罪司祭の承諾で、早い時期に選
り抜きの労働者の小さなグループが
できるよう努めよう」（ルイス・カ
ノ「初期のオプス・デイのスーパー
ヌメラリ（1930-1950）」〈Luis
Cano, “Los primeros
supernumerarios del Opus Dei
(1930–1950)”, en Santiago Martínez



Sánchez e Fernando Crovetto (ed.),
El Opus Dei. Metodología, mujeres
y relatos, Thomsom Reuters
Aranzadi, Pamplona, 2021, p. 379〉
より引用）。（編者注）

[33] 一コリント7･20-24。

[34]「専門化あるいは特定化された
目的」：長年、世俗的な領域の使徒
職において、信徒を様々な小教区の
活動への協力へと導くカトリック・
アクションの伝統的な中央集権的モ
デルに倣うことが良いのか、それと
も社会問題のある領域にカトリック
活動家を組み入れる「専門化され
た」モデルが良いのかが議論されて
いた。創立者によると、オプス・デ
イにとってすべての誠実な仕事や活
動が使徒職の道具である。それゆ
え、オプス・デイには人間生活に固
有な「あらゆる『専門』がある」。
（編者注）



[35] 著者は、世界におけるオプス・
デイの信徒の使徒職は、彼らの「教
会における自らの使命」であり、そ
れは「世俗的な職業における召し出
し」を通して体を成すことを指摘す
る。即ち、それは世界において修道
者が献身的に推進している使徒職に
入り込むことでも、それらの使徒職
に対して優劣を問うものでもなく、
単に種類の異なる使徒職であるとい
う指摘である。なぜならオプス・デ
イの信徒の使徒職は奉献生活への召
し出しから生じるものではなく、神
がすべての人を宣教するキリストの
弟子に招く洗礼から生じるものだか
らである。（編者注）

[36] 実際には、社会的・使徒職的観
点から見ると、諸々の運動との相違
は僅かである。聖ホセマリアがここ
で指摘する相違は、オプス・デイの
司牧現象と交わり、そしてその内部
の位階制が全世界的であるという点
にある。しかしこの指摘は、世界に



おける聖性・福音宣教・教会への奉
仕・交わりと兄弟愛のおける絆とい
う熱意を同じく共有する人々と距離
を取ることを意味するものではな
い。（編者注）

[37] エフェソ 5･8-9。

[38] ヨハネ 11･39。

[39] フィリピ 4･8。

[40] コロサイ 3･17。

[41] ガラテヤ5･24。

[42] フィリピ3･18。

[43] ヨハネ12･24参照。

[44] フィリピ 3･19-21。

[45] 詩編 20 (19)･8参照。

[46] マタイ 24･28。

[47] フィリィピ4 ･22。



[48]フィレモン8-12､エフェソ6･
5〜､コロサイ3･22-25､一テモテ6･
1-2､一ペトロ2･18〜参照。

[49] テルトゥリアヌス『護教論』
（Tertuliano, Apologeticum, 37,4
〈Fontes Christiani 62, ed. de
Tobias Georges, Freiburg-Basel-
Wien, Herder, 2015, p. 230〉）。

[50] ローマ14･19。

[51] ローマ12･17-18。

[52] ルカ16･8。

[53] 「敵からの助言」：スペインの
俗諺で、敵に対しては賢慮深くある
ようにという意味。特に敵が私たち
の善を探しているかのように振る舞
う時のことを指す。この場合、聖ホ
セマリアはマルクス主義に不信感を
抱くよう私たちに勧める。興味深い
ことに、エスクリバー師はこの手紙
の35番で再度この諺を使い、「とき



に敵の言葉は、有用な真理を教えて
くれる」という別の意味を持たせて
いる。（編者注）

[54]ローマ 13･11。

[55] マタイ 10･34。

[56] 一ペトロ3･15。

[57] 二コリント5･14。

[58] ローマ12･11。

[59] エフェソ5･15-16参照。

[60] ガラテヤ6･10。

[61] 詩篇2･8。

[62] 一テサロニケ5･14。

[63] 二テサロニケ3･11。

[64] 二テサロニケ3･12。

[65] ユディト8･9-13。



[66] 使徒言行録5･12。

[67] マタイ22･21参照。

[68] ヨハネ8･32。

[69] 「敵からの助言」：24番、脚注
参照。（編者注）

[70]「教会としての任務ではありま
せん」：エスクリバー師にとって使
徒職は個々人の任務であって、組織
のものではない。組織としてのオプ
ス・デイは、属している人やオプ
ス・デイに近づく人たちに、司牧的
なオリエンテーションと世話をする
だけである。使徒職的活動は、常
に、オプス・デイが提供するオリエ
ンテーションと霊的援助を受けるメ
ンバーや協力者、友人たちの責任で
あり、彼らのイニシアティブの実り
である。（編者注）

[71]「宗教団体的な色合いを持つも
のではない」：世界におけるキリス



トの弟子としての使命は、洗礼に
よってもたらされ、各人が繰り広げ
る人間関係の中で展開される。それ
ゆえ、公にはカトリック的（宗教団
体的）な色合いを持たないことが可
能である。それは個人の信仰生活か
ら生まれるもので、自らの職業や世
俗的な活動において表されるものだ
からである。（編者注）

[72] マタイ22･15-22､マルコ12･
13-17､ルカ20･20-26､ローマ13･1-7
参照。

[73] 使徒言行録16･37。

[74] 使徒言行録22･25-28。

[75] 二ペトロ1･10。聖ホセマリアが
ここで引用しているブルガタ訳の箇
所は、ネオ・ブルガタ訳において
「per bona opera」の部分が省かれ
ている。新共同訳では「召されてい
ること、選ばれていることを確かな



ものとするように、いっそう努めな
さい」となっている。（編者注）

[76] 「教理を与える」：聖ホセマリ
アは度々この表現を「様々な状況に
おいて色々な形でキリスト教真理、
信仰の遺産を伝える」という意味で
用いた。言い換えるならば、それは
「福音のメッセージを個人的活動そ
して職業的活動を通して伝え広め
る」という意味である。（編者注）

[77] ローマ10･14。

[78] 二テモテ4･2。

[79] 「Quidquid recipitur ad
modum recipients recipitur（器の受
けとめ方によって受けられるものが
決まる）」：スコラ学特有の哲学的
格言。聖トマス・アクイナスもこの
格言を用いている（『神学大全』
〈Summa Theologiae, I, q. 75, a. 5;
Scriptum super Sententiis, lib. 4, d.
49, q. 2〉参照）。（編者注）



[80] ヨハネ18･37。

[81] エフェソ4･25。

[82] コロサイ4･5-6。

[83] 大聖グレゴリオ『福音に関する
説教』（S. Gregorio Magno, 
Homiliae in Evangelia, XXIV, en 
Corpus Christianorum〈Series
Latina〉CXLI, p. 197）参照。

[84] 英国外国聖書協会は1804年に設
立された。The Bible Societyとも呼
ばれる。世界中に聖書を普及させる
ことを目的とする聖書協会世界連盟
（United Bible Societies）に加盟し
ている。救世軍は1865年に設立され
たプロテスタント運動、慈善団体。
（編者注）

[85] エスクリバー師は、教会当局が
それを禁じる場合を除いて、各自が
自分の職業的召命を続けることを提
案する。オプス・デイに関して、フ



ランコ体制に協力したという批判が
よく知られている。この批判は1957
年フランコの政府に二人のメンバー
が入閣し、その後、他の数人が入閣
したことによる。しかしながら、ス
ペインのカトリック教会当局は、信
者がフランコの政府に協力すること
を禁じるどころか、むしろ励まして
いた。なぜなら、この政府は、政治
的自由を認めなかったにしても、社
会的生活における福音の現存を保証
するように見えたからであった（ゴ
ンザレス・グジョン、カバデル『オ
プス・デイの歴史』〈González
Gullón, Coverdale, Historia del
Opus Dei, pp. 221-225〉参照）。
（編者注）

[86] エフェソ5･32参照。

[87] マタイ19･11〜、1コリント7･
25-40参照。10番第4段落脚注参照。
（編者注）



[88] 「人間の愛を称え神への愛を表
現する歌」：十字架の聖ヨハネ
（1542〜1591）の詩へのリファレン
スを暗示している。この聖人が書い
た不朽の詩のいくつかは、ルネサン
ス時代の著作家の男女愛の詩とよく
似ているが、それは、神への愛を表
現して、つまり霊的な意味合いを込
めて書かれたものであった。（編者
注）

[89] 雅歌8･6。

[90] 雅歌8･7。

[91] 「勧めるのはキリスト教的では
ない」：聖ホセマリアは1960年代の
西欧社会に広がっていた、生ぬるく
なる一方の風潮の中で、結婚の召命
についての非常に高い理想を提示し
ている。人々が、定期的禁欲を「カ
トリック的」避妊方法であると理解
し、その選択に伴う医学的・人間
的・霊的影響を考慮に入れずに、手
段として用いることをエスクリバ―



師は望ましいと考えない。次の段落
で、具体的なケースでは「そうする
ことはできますし、そうしないとい
けないこともあるでしょう」と言っ
ているが、医師と司祭に相談するよ
う勧める。聖ホセマリアは、結婚を
キリスト教的に聖なる形で生きたい
と望むと同時に、妊娠に間をあける
必要性を持つ人を助けたいと望む。
一般的に言えば、師の言葉は、1959
年（手紙の日付）から1966年（手紙
を印刷した年）の間に有効であった
カトリックの司牧方針と倫理実践に
沿っている。それは、聖ホセマリア
の個人的図書室にあった、いくつか
の当時の倫理神学の書物に見ること
ができる。この教えは、後に聖パウ
ロ六世の回勅『フマーネ・ヴィテ』
（1968年）によって、より正確にさ
れ、改善された。『フマーネ・ヴィ
テ』はもし妊娠に間をあけることを
望み、そのためにこの手段を取る場
合に条件となる正当な理由について
触れる（16番参照）。それと同時



に、この手段は、「良心的産児」
（responsible parenthood）と貞潔
の徳と切り離すことはできないと説
明する。聖ホセマリアのこの手紙が
出た頃は、この問題についての神学
上の議論があり、教導職は、1965年
の第二バチカン公会議の『現代世界
憲章』（50-51番）ですでに示され
た方向性に沿った教えを、正確に表
現しようと努めていたところであっ
た。現行の『カトリック教会のカテ
キズム』（2369〜2370番）は、『フ
マーネ・ヴィテ』の定式を取ってお
り、それに聖ヨハネ・パウロ二世の
教えが加えられることにより、説明
がさらに豊かになっている。（編者
注）

[92] 「非常にきつい言葉」：聖ホセ
マリアはこの手紙を、自身の話し
方、つまり率直でごまかしのない話
し方を、知っている人たちに向けて
書いていることを思い出さねばなら
ない。それと同時に、師が説教や文



書において、ある教えを強調したい
時、誇張表現を使う事が稀でなかっ
たことを思い起こす必要がある。例
えば、百人の公証人が同じことを
言ったとしても、自分の霊的な子ど
もたちの言うことの方を信じると言
う時（『主との対話』〈En diálogo
con el Señor, op. cit., p. 282〉）、
あるいは陰口を言うくらいなら、歯
で舌をかみ切って吐き出すと言う時
（『ロマーナ』〈 «Romana» 42
[2006], p. 84〉）、この他多くの例
を引くことができるが、どれも印象
に強く残る表現である。これらは拡
張表現で、言うまでもなく文字通り
とるように意図したわけではない。
エスクリバー師の両親への愛、また
人をゆるす能力、そしてこの手紙を
はじめ師の書物に明白に現れている
人間の弱さへの理解などを知ってい
る者は、師がここで言っていること
を決して実行する気はないことを、
推し量ることができるだろう。しか
し、「非常にきつい言葉」を使うの



は、読者に、自分が両親から望まれ
て生まれたのではないことを知った
子どもたちの、悲劇にもっと敏感に
なって欲しいからである。聖ホセマ
リアがこの手紙を書いたのは、いわ
ゆる「性の革命」が始まる直前で
あった。それ以降、避妊と堕胎の実
践は幅広く普及し、その結果、社会
に深刻な実存的・心理的問題がのし
かかっている。既婚者に提示する聖
性のモデルは、夫婦間の「清い愛」
と子どもへの大きな愛を含むこと、
重大な理由がある場合を除いて、神
が送ろうと望む子どもを恐れないこ
とを含むことを、聖ホセマリアは
はっきりさせたいのである。（編者
注）

[93] 「この世界には黒人とカトリッ
ク信者以外いなくなるだろう」：こ
の言葉は、この手紙が書かれた20世
紀の50〜60年代における、アメリカ
合衆国での公民権運動の高まりとい
う歴史的コンテクストを考慮に入れ



て理解せねばならない。その頃、ア
メリカにおいて産児制限の手段が広
まっていたが、アフリカ系アメリカ
人活動家はその背後に人種差別的な
意図が隠されていると考えた。カト
リック信者もそれに反対したが、そ
れは倫理的理由からであった。エス
クリバー師が引用するオプス・デイ
のメンバーの皮肉的表現は、アフリ
カ系アメリカ人とカトリック信者の
出生率の高さを嘆く人種差別主義者
と反教皇主義者の偏見を嘲笑する意
図がある。聖ホセマリアは、この機
会を利用して、人種差別主義とあら
ゆる人種や宗教に対する差別の愚か
さを示す。（編者注）

[94] ローマ15･15。

[95] ガラテヤ5･15。

[96] マタイ16･24。

[97] 「1931年に形をとった」：この
出来事を神からの重要な照らしであ



ると考えていたオプス・デイ創立者
は、色々な時にこのことを回想した
（アンドレス・バスケス・デ・プラ
ダ『オプス・デイ創立者』〈Andrés
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. I, Madrid, Rialp,
1997, pp. 388–392〉参照）（編者
注）

[98] 一テサロニケ4･10-12､コロサイ
3･15。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

tegami29/ (2026/01/22)

https://opusdei.org/ja-jp/article/tegami29/
https://opusdei.org/ja-jp/article/tegami29/

	聖ホセマリアの手紙29番（聖ガブリエル職について）
	手紙29番（1959年1月9日）


