
opusdei.org

司 牧 書 簡（2011年
10月2日）

「霊的生活のため、またヨハ
ネ・パウロ二世が定義され
た“再福音化”の一端を担うた
め、この面での養成につい
て、いくつかの考察をしたい
と思います。」 2011年10月2
日、ローマ

2012/03/26

愛する皆さん、イエスが私の娘たち
と息子たちをお守りくださいますよ
うに!



1.主から使徒職の使命を託された
（マタイ28,19-20参照）教会は、福
音宣教を中断したことはありませ
ん。何世紀にもわたる時の流れの中
で、多くの実りがありました。神の
恩恵によってオプス･デイにおいて
も、個々の信者においてもそうでし
た。過ぎ去った時代と同じように今
日でも、反キリスト教化の潮流があ
らゆる分野で勢いを増していってい
ますが、それは人類に多大な損害を
もたらす現象です。こういう時、神
はいつも教会に聖人たちを送り、そ
の言葉と模範で、人々をキリストに
立ち戻らせてくださいました。ベネ
ディクト16世が回勅『希望による救
い』でこう述べておられます。「キ
リスト教は単なる“よい知らせ”では
ありません。すなわち、単にこれま
で知られていなかった内容を伝える
ことではありません。福音は、ある
ことを伝達して、知らせるだけでは
なく、あることを引き起こし、生活



を変えるような伝達行為なので
す。」 [1]

ここで私は、霊的生活のため、また
ヨハネ・パウロ二世が定義された“再
福音化”の一端を担うため、この面で
の養成について、いくつかの考察を
したいと思います。

1985年、創立者の最初の後継者は、
私たちあての司牧書簡で、この使徒
職を積極的に推進するよう促し、そ
のため、私たち自身の丁寧な自己形
成と使徒職の進展に力を注ぐことが
必要だと繰り返されました。

ベネディクト16世も今、この同じ道
を辿るよう信者に呼びかけておられ
ます。最近、聖座で再福音化推進委
員会が設けられたことから、教皇様
がこのことに深い関心を示されてい
ることが分かります [2] 。今年の
ワールドユースデーでの教皇様の御
言葉は私たち皆に対する嘆願だと思
います。若者たちにこう励まされま



した。「イエスとの友愛はまた、さ
まざまな場で信仰をあかしするよう
皆様を促します。それには拒絶や無
関心をもって迎えられることも含ま
れます。他の人にキリストを知らせ
ることなしに、キリストと出会うこ
とはできません。キリストを自分だ
けのものにしてはなりません。自分
の信仰の喜びを他の人に伝えてくだ
さい。世界は皆様の信仰のあかしを
必要とし、たしかに神を必要として
います。」 [3]

再福音化のための形成 初代信者に倣
う

2.オプス･デイは、まさしく聖性と使
徒職が普遍的な招きであることを思
い起こさせるために誕生しました。
聖ホセマリアがこう強調していまし
た。 「オプス･デイを理解する近道
は、初代信者の生活を考えることで
す。彼らはキリスト信者の召し出し
の根本を自ら生きていました。洗礼



によって招き入れられた、単純で気
高い状態にふさわしい完徳の生活を
するようまじめに努めていました
が、外見上には他の住民と変わった
ところは全くなかったのです。」
[4]

聖霊降臨のとき、聖霊は12使徒と他
の弟子たちの心にイエス・キリスト
の教えを生き生きと喚起させ、彼ら
を福音宣教に駆り立てました。新約
聖書を一読するだけで、12使徒が信
仰の種を植え付け、言葉と手紙でそ
の信仰を養うことに、いかに熱心で
あったかがよく分かります。主が3
年にわたって根気強く12使徒を養成
なさり、聖霊の働きかけのもと、そ
の教えが彼らとその協力者たちに
よって途絶えることなく伝え広めら
れた結果、古代社会をキリスト教化
するに至りました。

形成の必要性と重要性



3.聖ホセマリアは、皆がキリスト者
としての形成を継続的に受け、よい
信者になるように促していました。
もちろん、それにはイエス・キリス
トとの親しさを深め、人々にキリス
トを伝えることが不可欠です。 “ 
Discite benefacere ” ─ 善を行うこ
とを学びなさい （イザヤ1,17）、と
イザヤ預言者の言葉で繰り返してい
ました。 「救いのためのどれほど素
晴らしい教えでも、それを実行でき
る人がいなければ何の役にも立たな
いからです。」 [5] 聖ホセマリアは
司祭職についた最初から、自らの司
牧活動に近づいてきた人々に教理を
教えることに身を投じました。そし
てオプス･デイの進展とともに、この
仕事を強化し、形成の務めを継続さ
せるのに必要な手段を講じました。
まず、彼の霊的子供たちのため、さ
らに、このメッセージを受け入れる
心積もりのある、数えきれないほど
の男女に、つまり若者や中高年、健



康な人や病気の人たちに対しても、
そうしました。

創立者は、形成の5つの側面につい
て考えました。すなわち、人間的な
面、霊的な面、宗教・教理的側面、
使徒職面、そして職業面です。 「男
性でも女性でも「人間は徐々に成長
します。しかし、あらゆる面で完全
に成熟することはできません。人間
としての本性が到達し得る完全性を
ことごとく実現させることはできな
いのです。ある面では、他の人々と
比べて最高のレベルまで達すること
ができ、自然的レベルにおける何か
の活動において誰にも負けないよう
になるかもしれません。しかし、キ
リスト者としての成長には、限界は
ないのです。」 [6]

誠実に糾明するなら、人間的な面の
形成において、性格やふるまい方を
正す必要のあることにすぐに気づき
ます。つまり、超自然的徳を支える



自然徳を身に付け、向上させる必要
があるのです。霊的な形成において
も同じことが言えます。キリスト教
的諸徳において、ことに完徳に至る
ための本質的な徳、愛徳においては
常に向上の余地があるものです。

宗教的・教理的な形成においても、
神と啓示された教えについての知識
を深めることができるし、またそう
しなければなりません。私たちの知
性と意志と心を信仰の神秘にしっか
りと一致させるため、その知識を徹
底的に自分のものにすることです。

次に、使徒職についていえば、それ
は 「果てしない海原」 であり、新
たな環境やより多くの国々にキリス
トの愛を広めるための準備が必要で
す。オプス･デイ草創期の直筆の文に
見られるように、聖ホセマリアは最
初から次のようなプログラムを持っ
ていました。 「キリストを知るこ
と。キリストを知らせること。キリ



ストをあらゆるところに伝えるこ
と。」 職業上の信望は 「人を漁す
る釣り針」 [7] になります。それ
は、教会において既に実現している
キリストの支配が社会に及ぶように
するためです。

壮大なパノラマです。私たちは決し
て「私の形成は終わった」などとは
言えません。 「私たちは決して、も
う十分だ、とは言いません。自己形
成に終わりはありません。皆さんが
これまでに受けたことはすべて、後
ほど訪れることを支える土台なので
す」 [8] と創立者は説明されまし
た。

自由、素直さ、責任感

4.イエス・キリストとの一体化は人
の自由な協力によって達成できるも
のです。「あなたなしにあなたを造
られた方は、あなたなしに義化する
ことはなさいません。」 [9] 個人的
な応えが不可欠の条件ですが、人間



の手に余ることは神の恩恵が実現さ
せてくださいます。 「主が私たちに
くださった自由は偉大な善であると
同時に多くの悪の源でもあります。
しかしまた、聖性と愛の源でもある
のです。」 [10] 愛の源、というの
も、自由な被造物だけが愛し、幸せ
になることができるからです。強制
的な雰囲気の強いところで愛を育て
ることは困難です。そして、神のみ
旨に、自由に堅く一致する決意なく
して、忠実になることはできませ
ん。

教会には、罪に由来する人々の弱さ
をいやす手段があります。罪に由来
することは多々ありますが、中でも
人の内的な自由を削いでしまいま
す。そのいやしの手段、つまり神の
恩恵は、人間としての本来の自由を
取り戻してくれるだけではなく、新
たな、より高い次元の自由に高めて
くれます。事実、イエス・キリスト
は私たちを 「滅びへの隷属から」



解放してくださいました。それは 
「神の子供たちの栄光に輝く自由に
与らせるためです。」 （ローマ
8,21） 「だから、しっかりしなさ
い。奴隷のくびきに二度と繋がれて
はなりません」 （ガラテヤ5,1）と
使徒が励ましています。

聖ホセマリアが招いています。 
「“生命”を選ぶ決心は固いでしょう
か。聖性に向かえと励ます、愛すべ
き神のみ声を聞くとき、すすんで
『はい』と答えているでしょうか。
よく考えてみてください。」 [11] 神
の招きに個人的に応える決意こそ、
私たちが教会において、またオプス･
デイにおいて堅忍するための確かな
理由なのです。さらに、この自由が
あらゆる点において完全に実現され
るのは、イエスがなさったように、
神のみ旨に愛を込めて自己を明け渡
す時だけです。



「一個の人間としての自由、私はこ
の自由を、今も、いつまでも、力の
かぎり弁護するつもりですが、とに
かくこの自由のおかげで、自分の弱
さを知りつつも、大船に乗った気で
主に申し上げることができるので
す。 “主よ、何をお望みかおっ
しゃってください。そして私がすす
んでそれを果たせますように”。」
[12] そして創立者はこう続けておら
れます。 「キリストは御自ら答えて
くださいます。“ veritas liberabit
vos ”─真理はあなたたちを自由な者
とするだろう（ ヨハネ 8,32 ）。と
ころで、生涯をつらぬく、この自由
の道の始まりであり、終わりである
真理とは、一体どのような真理のこ
となのでしょう。神と人間の関係を
知れば当然持ちうる喜びと確信に満
ちた答えを要約してみましょう。こ
こで言う真理とは、私たちが神のみ
手から生まれ、至聖なる三位一体の
深い愛の対象となり、かくも偉大な
御父の子であるということ。」 [13]



5. オプス・デイに所属するに際し
て、各自が教会の懐におけるオプ
ス・デイの使命を果たすために形成
を受ける約束を自由に受け入れま
す。ですから神のお望みに忠実に
従って、聖ホセマリアが定めた固有
の形成の手段に感謝して参加しま
す。

「教理について正しい形成を受ける
義務、そして人々に理解してもらえ
るように自らよく準備する義務」 に
ついて度々、真剣に考えるようにし
ましょう。 「さらにそれは、私たち
から聞いた人たちが、後でそれを自
ら説明することができるようにする
ためでもあります。」 [14] ですか
ら、徹底的に活用する心積もりで形
成の手段に与る必要があるのです。

ヨハネ・パウロ二世がこう述べてお
られます。「養成が実り豊かなもの
となるためには、いくつかの確信を
持っている必要があります。第一の



確信は、それぞれが、養成のために
責任を自ら担ったり、身につけよう
としたりしないならば、真の養成は
なく、またその効果もないというこ
とです。実際、養成は本来、“自己養
成”だからです。第二の確信は、私た
ち一人ひとりが、養成の目標である
と同時に出発点でもあると言うこと
です。私たちは、養成されればされ
るほど、また自分の養成が深められ
る必要を感じれば感じるほど実際に
養成され、他の人々を養成すること
もできるようになるからです。」 
[15]

人間的形成

6.人間的な側面の形成は諸徳を強化
し、気骨ある人にしていくことにあ
ります。主のお望みは、「完全な
神、完全な人間」 [16] であられる主
を見つめることによって、私たちが
非常に人間的かつ神的になることで
す。



聖性という建物は、人間的な土台の
上に築かれます。恩恵は自然を前提
とするものです。それゆえ第二バチ
カン公会議は、信徒に人間としての
諸徳を高く評価するよう勧めている
のです。「社会生活に関係のある諸
徳、すなわち誠実、正義感、真実、
親切、勇気を重視しなければならな
い。これらの諸徳なしには、真のキ
リスト教的生活は成立しない。」 
[17]

堅実な人格は、家庭や学校、職場や
交友関係など様々な生活場面で作り
上げられます。さらに、気高く正し
い歩み方を学ぶことが必要です。こ
うして、性格が改善され、内的外的
な障害に直面しても揺るがない信仰
の土台が出来上がるのです。多くの
男女が 「神について聞く機会に恵ま
れなかったか、または忘れてしまっ
ています。しかし、そのような人々
にも誠実で忠実な心構え、憐れみ深
く、人間的に真面目な態度が見られ



ます。このような心構えを持つ人な
ら神に対してすぐに心を開き得るは
ずであると私は敢えて断言したい。
超自然徳の基となる自然徳を身につ
けている人々であるからです。」
[18]

現代はいつにもまして自然徳の価値
と必要性を再認識する必要に迫られ
ています。というのも、それが、自
由と自然さを阻み、“真に”人間的な
ものに反すると誤解している人たち
がいるからです。しかし、彼らは真
に人間的なものを誤解しているので
す。理性と意志の習性が完成されて
ゆくと、人に正しくよいふるまいを
させ、正義にかなった平穏で明るい
社会生活を作り上げることを、おそ
らく彼らは忘れてしまったのでしょ
う。

これらの価値を受け容れるのに難色
を示すところがあったとしても、自
然徳が魅力を失ってしまったわけで



はありません。キャッチフレーズが
どれほど多くても心は満たされませ
ん。人間は究極的に、真に価値ある
ものを求めるものです。それゆえ、
キリスト者にはそれを示す大事な役
目があるのです。まず自ら模範を示
して高潔な生活の美しさを、つまり
人間として充足した、幸せな生活を
提示することです。

現在では、とくに節制と剛毅の大切
さを示すことです。

節制

7. 「節制とは自らの主人であること
です。」 主人であるためには次のこ
とに留意することです。 「心と体が
経験できることを、実際にことごと
く経験するがままにはできません。
できるからと言って、全てせねばな
らぬというわけではないのです。自
然の衝動と称するものに引きずられ
るままになるのは易しいことです
が、そうなると、しまいには、悲し



みに襲われ、自己の惨めさの中で孤
独をかこつことになるでしょう。」
[19]

この徳は欲望を秩序付けて節度ある
ものにし、理性によって熱情がしっ
かり治められるようにします。その
働きを、単に否定することに限る
と、この徳の戯画になってしまいま
す。この徳は、甘美なものとそれが
発する魅力とを、人間の全人格的な
成熟と霊魂の健康のために、調和あ
る形で融合させるものです。 「節制
は偉大さを示すのであって、制限を
意味するのではない。不節制である
がためにこそ不自由になる。ブリキ
でできた鈴のようなつまらない響き
にすぐ負けてしまう、つまり価値の
ないものにすぐ心を奪われてしまう
のです。」 [20]

不節制によって、真に良いものを見
きわめるのが難しくなるのは経験ず
みです。ものごとが楽しいかどうか



だけで自分の意思を決めてしまう人
がいるのは、何と残念なことでしょ
う。不節制な人は、周りの雰囲気に
呑まれて様々な感情に引きずられる
ままになってしまう。ものごとの真
の姿を脇に置いて、はかない事柄に
幸せを追い求める。しかしそれらは
一過性の感覚的なものですから、完
全に満足させてくれることは決して
ないばかりか、人を不安にし、動揺
させます。そして人を自己破滅の渦
の中に投げ込んでしまう。逆に節制
は、落ち着きと安らぎをもたらしま
す。良い望みや気高い情熱を冷まし
たり否定したりすることはなく、か
えって自己を支配できる人にしま
す。

この点でキリスト教的な家庭を作る
ように励んでいるスーパーヌメラ
リーには、特別の責任があります。
聖ホセマリアが述べています。両親
は子供たちに 「慎ましく生きるよう
（…）」 教えなければなりません。



「それは、難しいことですが、勇気
を持たねばなりません。節制を教え
る勇気を持ってください」 [21] この
生き方を伝えるために最も効果的な
方法は、何よりも幼年期に模範を示
すことです。つまり、子供たちへの
愛ゆえに自分の気まぐれを放棄し、
子供たちに付き添い世話をするため
に、自己の休息を返上して両親とし
ての使命を果たすこと。そのような
皆さんの手本を眺めることによって
のみ、子供たちはこの徳の美しさを
理解できるはずです。自分が使って
いるものをきちんと管理できるよう
に、助けてあげなさい。それは子供
たちにとって大きな恵みになるで
しょう。繰り返します。皆さんの家
庭で節制の徳を大事にするなら、主
は皆さんの自己放棄と、母親として
父親としての犠牲にお報いになり、
皆さんの家庭の中から神に自己を捧
げる召し出しを起こされることで
しょう。



勇気

8.時折、仕事や犠牲、自己放棄のた
めの努力に抵抗したくなることがあ
るものです。勇気とは「困難にあっ
ても断固として粘り強く善を追求さ
せる倫理徳です。誘惑に抵抗した
り、倫理生活の障害を克服したりす
る決心を固めさせてくれるもので
す。勇気の徳は、死の恐怖さえも克
服し、試練と迫害とに耐えることが
できるようにしてくれます。」 [22]

些細な点で戦いに勝つ習慣を身に付
けましょう。スケジュールを守る、
整理整頓に気をつける、わがままに
振り回されない、立腹を抑える、務
めをやり終える、等など。このよう
にして私たちは、キリスト者として
の召し出しの要請に、より素早く応
えることができるようになるでしょ
う。さらに、勇気の徳は、私たちを
忍耐強い者にし、他の人を煩わさず
に自ら苦しみ、自己の限界や欠点、



疲れや他人の性格、不正や手段の欠
如に由来する意に反することを軽や
かに担うことができるようにしてく
れます。 「自己の良心に従ってなす
べきことを知り、これを最後まで果
たす人、そのような人は剛毅の人と
言えます。仕事の価値を自分の得る
利益によってではなく、常に仕事を
通して人々に提供できる奉仕の値打
ちによって計る。強い人は、ときど
き苦しむことはあっても、抵抗でき
る。たぶん泣くこともあるでしょ
う。しかし涙を抑えることができ、
大きな困難や反対にも屈することは
ない。」 [23]

世の中で日毎に自己の聖化と使徒職
を実行していくには、たしかに強さ
が必要です。困難にも遭遇するで
しょう。しかし、神の力を得て働く
人は、恐れることなく信仰を宣言
し、擁護し、信仰を行いに表しま
す。時として世の流れに逆らって行
かねばならないとしても。─ “ 



quoniam tu es fortitudo mea ”
（詩編30[31],5）─ 主よ、御身は私
の砦（とりで） 、ですから。改めて
初代キリスト教徒に目を向けてみま
しょう。彼らは数知れない困難に遭
遇しました。今と同じように当時
も、キリストの教えは 「反対を受け
るしるし」 （ルカ2,34）として現れ
たからです。「多くのキリスト信者
が沈黙のうちに英雄的なあかしを行
いました。彼らは妥協することなく
福音を生き、自分の務めを果たし、
（…）自らをささげたからです。」 
[24] 現代社会は、日常生活において
そのように自己を捧げる男女を必要
としています。

品性

9.自然徳を育むよう熱心に励むこと
は “ bonus odor Christi ” （二コリ
ント2,15参照）─キリストのよき香
り─をかもし出すのに役立ちます。
この文脈においてとりわけ大切なの



が“品性”です。つまり親切に敬意を
もって人々と交わることです。家庭
や職場で、娯楽やスポーツ、休息の
時に、少なからず流れに逆らって歩
まねばならないことがあるにして
も、品性を保つように努めましょ
う。時折、キリスト信者としてごく
自然にふるまうことが“雰囲気に合わ
ない”ことがあっても恐れないように
しましょう。聖ホセマリアが教えた
ように、それこそ、主が私たちにお
望みになる自然さなのですから 
[25] 。

今日ではとくに、品性に配慮し、周
りにもその雰囲気を伝えることが急
を要します。度々、家庭でも社会で
も、偽の自然さを口実に、心細やか
なふるまいが軽視されています。こ
の分野での形成に役立つ方法がたく
さんあります。個人的な語り合いや
数人相手の講話の中で繰り返すこと
もふさわしいのですが、いつもの通
り、なによりもまず模範です。付き



合っている相手への敬意は、上品で
慎み深い服装に表れ、会話の話題や
団欒のテーマにも表れます。また、
家庭や学校、娯楽や休息の場で朗ら
かな奉仕の精神を育むことにも表れ
ます。家の調度品を大切に扱い、小
さなことに気を配る細やかさにも表
れるのです。

めいめいが、自分が学んだ専門分
野、過ごしている社会の雰囲気、自
分の好みや趣味といった個人的な状
況にふさわしい教養を身につけ、さ
らにそれを深めていくよう真面目に
取り組むことがいたって重要です。
ここで重要なことが読書であり、適
切な休息のための時間を上手に活用
することであるという点を、皆さん
に思い出してもらうだけに留めてお
きます。

10.オプス･デイのセンターや属人区
の信徒が推進している使徒職事業で
は、青年たちが物惜しみしない心と



奉仕の熱意をもって、常々人々のこ
とを思いやる人になるように努めて
います。彼らが安楽や利己主義と
いった、ひ弱でつまらない自分の殻
(から)に閉じこもることなく、高い
理想に向かって生きるように鍛えら
れるために、積極的な見方をもって
励ましてあげましょう。聖ホセマリ
アがどのように彼らや彼女らを励ま
して気高い野心を抱かせ、さらにそ
れを超自然的なものへと高められた
かを思い起こしましょう。

彼らが向上心と犠牲の精神をもっ
て、このような気高い理想を育むな
ら、その努力の卓越性と超自然的な
特徴に気付き、自らその価値を認め
ることが可能になり、もっと易しく
なるでしょう。そして彼らが内的生
活に進むように助け、キリストの御
手にふさわしい道具として教会と社
会に仕える人になるように助けてあ
げることもさらに易しくなるでしょ
う。



ヨハネ・パウロ二世がある時こう語
られました。多くの青年男女は「人
生の意義とその手本となるものを強
く求めており、宗教的倫理的な混乱
から解放されたいと願っています。
この面で彼らを助けてください。事
実、新しい世代の人々は、時に無意
識でそうしているにしても、宗教的
価値に対して開放的で敏感です。宗
教にしても倫理にしても相対的な立
場では幸せになれず、真理に基づか
ない自由は空しい幻想に過ぎないこ
とを直感しています。」 [26] 人が偏
狭な視野の下で形成されると、真の
人間的キリスト教的な形成を身につ
けるのがとても難しくなります。こ
の世の問題に果敢に取り組むことが
できるように、若者たちを励まし続
けましょう。

司祭職の品位

11.司牧職の本質からいえることです
が、司祭たちも自然徳を実行するこ



とが不可欠なのは明らかです。司祭
は、世の中のあらゆる階層の人たち
と直接に関わりながら役務を果たし
ます。ドン・アルバロがこう明言さ
れました。人々は「司祭たちを容赦
なく判断するものですが、なにより
も司祭の人間としてのふるまい方に
注目します。」 [27]

親切で礼儀正しく、人々のために時
間を惜しみなく使う司祭は、立派な
人として見られ、キリスト者の戦い
を喜ばしいものにすることができま
す。

どのような状況にあっても聖ホセマ
リアは、司祭としてもっていた高貴
な理想から目をそらすことはありま
せんでした。すべての人のもとに届
くために、すべての人にとって自分
がすべてとならねばならいとしても
（一コリント9,19参照）、司祭は他
方で、人々の中ではイエス・キリス
トの代理であることを忘れてはなり



ません。したがって、司祭は自分の
個人的な限界を知りつつも、自分の
ふるまいを通して、周りの信仰者た
ちが主のみ顔を見いだすことができ
るよう努めなければならないのは、
当然なことです。創立者が聖職者た
ちに頼んでいたことは今でもすべて
有効です。創立者は、司祭たちにき
ちんとした服装をするように切願し
ていましたが、それは、人がその服
装を見て、キリストの役務者として
の司祭を認め、神の神秘の管理者
（一コリント4,1参照）としての身分
を見分けることができるためです。

司祭の祭司職は、その全生活に及び
ます。だからこそ、その身分を実際
に現すべきで、いつでも司祭として
応対できるように、簡単に見分けて
もらう必要があるのです。スータン
やクラージマン（ローマンカラーの
ついたシャツ）といった服装をする
のは、司祭であることをはっきりと
見分けてもらうためです。外見を重



要視する文化と密着していると同時
に、神からは遠のいているように見
える現代社会においては、司祭とし
ての服装が見逃されることはないで
しょう。ですから、教会で司牧に携
わる属人区の司祭は、聖堂内でいつ
もスータンを着用することにしてい
ます。私たちのセンターでも同じこ
とです。創立者がコメントしていた
のですが、 「習慣の異なる国につい
ては何も言えません。私たちはいつ
でも教会の指示通りにします。しか
し、家の中ではスータンを着ましょ
う。自由について語る人は、少なく
とも、私たちが家で何を着るかの自
由くらいは尊重してくれるべきで
す。」 [28] 霊的形成

12.これは「各人の生活で優先される
べき」側面です。「だれでもイエ
ス・キリストとの親密さを深め、御
父のみ旨に忠実に従い、他者に対し
て愛と正義のうちに献身するように
と招かれているからです。」 [29]



教皇ベネディクト16世がこう思い起
こさせてくださいました。「教会の
最古の伝統の中で、キリスト教の教
育課程はつねに体験的な性格を持っ
ていました。この教育は、信仰内容
に関する体系的な理解をおろそかに
することなく、生き生きとした、
人々を納得させることのできるキリ
ストとの出会いを中心とします。キ
リストは真の意味での証人によって
告げ知らされます。」 [30] キリスト
に一致した生活、つまり聖性の追求
は、カトリックの教理の知識、典礼
と秘跡に与る生活、霊的な同伴など
の、霊的支援によって養われます。

イエス・キリストと一つになること

13. 教会の中で、聖霊の働きかけを
受けてイエス・キリストに従う道
は、数知れずあります。創立者がこ
う述べています。 「天国の聖人たち
がそれぞれ独特の個性を備えている
ように、あなたたちは各々異なって



いるはずである。と同時に、聖人た
ちと同じく、あなたたちは互いに似
ていなければならない。聖人たち
各々がキリストと同化していなかっ
たら、聖人にはならなかったはずだ
からである。」 [31]

オプス･デイは、メンバーとその使徒
職に近づく人たちに、教会の伝統的
な信心業を実行するよう勧めるとと
もに、めいめいが自己の生活に立ち
向かい、キリストにおける神との親
子関係を基盤とした自分の人生に、
意味を与えてくれるひとつの精神を
伝えます。自分と他者を聖化する業
はすべて、仕事（専門職）という“基
軸”─蝶つがいのついた柱─に支えら
れて回っている、すなわち、イエ
ス・キリストと一致して、人々に仕
えたいという望みを抱き、できる限
り上手になされた仕事を中心にして
回っているのです。



このような霊的助けを受けると、“生
活の一致”（首尾一貫した生活）がた
やすくできるようになります。とい
うのも、属人区と聖十字架司祭会の
会員は、身の周りの具体的な状況を
生かして、聖性と使徒職の機会や手
段に変えることを学ぶからです。教
会がカトリック信者の個人的な決定
に任せた、職業や家族、社会や政治
に関する諸問題は、めいめいがつね
に、まったく自由に対処します。

この意味で、聖ホセマリアが次のよ
うに説明しています。 「仕事と観想
を別々にすることはできません。こ
こまでが祈りで、ここまでが仕事だ
と言うことはできないのです。いつ
も祈り続け、神の現存のうちに観想
を続けます。外面的には活動の人で
ありながら、最も卓越した神秘家た
ちが到達するところまでたどり着き
ましょう。“高く高く飛翔して／つい
に獲物をとらえた”、…神の心をとら
えるまで」 [32] 教皇ヨハネ･パウロ



二世が、カステルガンドルフォでオ
プス･デイのメンバーに語られたお言
葉に、この教えが反映されているの
ではないでしょうか。「世の中のあ
らゆる状況において、神と一致して
生きること、恩恵の助けを得て自分
自身が向上していくとともに、生活
の証（あかし）によって人々にイエ
ス・キリストを知らせること─この
理想以上に美しく、人を夢中にさせ
るものがあるでしょうか。あなたが
たは、喜びと悲しみが交錯するこの
人間社会を愛し、照らし、救うこと
を望んでいます。」 [33] 手段

14.仕事と修徳の戦いをひとつにし、
観想と使徒としての使命の遂行を一
致させるには、周到な準備が必要で
す。そのためオプス･デイは、個人的
な形成と共同で与る形成からなる、
多岐にわたる手段を提供してくれま
す。個人的な形成の中でもとりわけ
重要な手段とみなされるのが、兄弟
との話です。それは一対一でなされ



る信頼に満ちたものなので、“コン
フィデンス” ＊ とも呼ばれます。

霊的指導のための対話であり、兄弟
への奉仕として位置付けられます。
それは、社会の只中で、自由に、そ
して責任感をもって、キリストと日
毎に出会う生き方を徹底するためで
す。すでに新約聖書に見られること
ですが、主は、人が聖性の高みを目
指して歩むために、他の男女の仲介
を役立てることを望まれました。ダ
マスコへの途上で聖パウロをお召し
になったとき、これから彼が立ち向
かうはずの新しい道について、知っ
ておくべきことを伝えようとして、
アナニアという人物のもとに行くよ
うに頼まれました（使徒言行録
9,6-18; 22,10-15参照）。その後、パ
ウロは、“ videre

Petrum ”─ペトロに会うために、そ
して彼から教理とキリスト者の生活
についてたくさん学ぶために、エル



サレムに行きます（ガラテア1,18参
照）。このように、霊的指導の精神
は、初代教会にさかのぼる伝統の一
つなのです。

オプス･デイにおけるこの霊的援助
は、創立者が神から授かり、私たち
に伝え、さらに教会によって聖性の
道として推薦された [34] 精神、──
その精神を忠実に自分のものにする
よう人々を助けるためにあるので
す。

15.聖ホセマリアはこう説明しまし
た。オプス･デイにおける個人的な霊
的指導は、“ in actu ”─その場だけ
で、つまりその対話の間に限って行
われると。この配慮は、キリスト者
としての生活を向上させるために役
立つ、助言や相談といった雰囲気の
中で生かされます。創立者は、この
霊的指導の務めを、弟や妹たちの世
話をする兄や姉の役目にたとえ、人
を良いキリスト者になるように導こ



うと望んでいる忠実な友達の役目に
たとえたことがあります [35] 。つま
りコンフィデンスは兄弟間の対話で
あって、上役と部下との会話ではあ
りません。このような兄弟の話を聴
く人は、極めて細やかな態度で相手
に向き合います。それはただ、兄弟
の内的生活と使徒職の役目をひたす
ら配慮する心の結果であって、各自
の専門職に関することや、社会や文
化、政治などの現世的問題に関して
は、いかなる影響を与えようとする
ものでもありません。

オプス･デイにおいて、裁治権の行使
と霊的指導はたしかに切り離されて
います。中でも、霊的指導において
兄弟の話を聴く人─センターのディ
レクターか、話を聴くためにとくに
選ばれた他の信徒、ゆるしの秘跡を
行う司祭─は、まさに兄弟の打ち明
け話を聴いているからといって、そ
の人に対していかなる統治権も持っ
ているわけではないのです。各地域



のセンターを管理するために統治権
が行使されますが、それは人に関す
る権限ではなく、ただセンターの運
営と使徒職活動に関することだけで
す。センターのディレクターたち
の、兄弟への働きかけは、兄弟的な
勧めを与えることです。それゆえ、
同じ人に、統治の権限（裁治権）と
霊的助けが同時に任されているわけ
ではないのです。属人区において各
自に統治権を行使できる唯一の基礎
は裁治権であり、その権能は属人区
長と彼の代理者たちだけにありま
す。

それなら、オプス･デイは何を提供す
るのでしょう。それは基本的に、属
人区の信者と属人区に指導を仰ぐ人
たちへの霊的指導です。属人区の信
者は、自己の聖化を切に望み、教会
におけるオプス･デイの使命の実現を
望んでいるのですから、ディレク
ターが指定した人に話をします。た
とえその人が自分より年下であって



も、通常は不都合と思わず、いつで
も全く自由に、人間的な道具を通し
てもたらされる神の恩恵を信じて、
話します。兄弟との話とは、良心に
関して決算報告をするような場では
ありません。この霊的指導の中で、
なにか質問されることがあるなら、
─場合によって、質問されることは
良いことであり、必要でさえありま
すが―、非常にデリケートに質問さ
れることでしょう。コンフィデンス
（兄弟との話）の中で、告解の中味
を具体的に言い表すことを義務付け
られている人はいないからです。

子供たちよ、私が今話していること
は、みんな分かりきったことだと思
うかもしれません。けれども、今の
社会の現実からこの点について取り
上げようと思ったのです。つまり、
今の世の中は慎みに欠けていたり、
他人の私生活に敬意を払わなかった
りする雰囲気があふれているとして
も、個人のプライバシー（秘めご



と、個人情報）を守ることについて
は、ことのほか敏感なところがある
からです。私たちがオプス･デイに出
会ったばかりのころに、自分の話を
聴いてくれる人を、“私の霊的指導
者”と呼んだことはなかったし、これ
からもあり得ないことだと皆が説明
されました。その理由は単純です。
繰り返しますが、オプス･デイでは個
人にそのような役目を負わせること
はないし、過去にも決してなかった
ことです。コンフィデンスを聞く人
は、オプス･デイの精神になにかを付
け足したりせずに、そのまま伝える
だけです。このような手伝いをする
人は、私たちの道の性格上、神なる
主の御前に人々を連れて行くため
に、自分は消えうせるのです。創立
者は、オプス･デイという道について
こう語りました。 「非常に広い道で
す。右側を歩くことも左側を進むこ
とも、馬に乗ったり自転車で行った
りすることもできますし、ひざをつ
きながら進んだり、幼児の頃そうし



たように、四つんばいになって進む
こともできます。自分の好きなよう
に歩みますが、いつも道からそれな
いようにします。」 [36] ゆるしの秘
跡

16.この兄弟との話のほかに、通常は
毎週、司祭のもとに行って霊的助け
を受けますが、それは毎週の告解と
ひとつになっています。各センター
に、私たちを助けてくれる聴罪司祭
が任命されているのは納得のいくこ
とです。まずはじめに兄弟姉妹に全
面的に仕えるために叙階された司祭
であって、同じ精神を熟知して自ら
実行し、私たちを導くために─決し
て命令するためでなく─特別に養成
されている人たちです。これは、私
たちが体調を崩した場合はたいて
い、見ず知らずの医者にではなく、
かかりつけの医師に診断してもらう
のに似ています。



それと同時に、聖ホセマリアはいつ
もこう明言していました。属人区の
信者は、すべてのカトリック信者と
同じように、秘跡を授ける権能を
持っている司祭になら誰にでも全く
自由に告解したり、話を聴いても
らったりできるのです。このとても
明白な真実を思い起こさせることで
驚くかも知れませんが、あえてこの
ことに触れようと思うのは、オプス･
デイについて何も知らない人がいる
こと、あるいはイエス・キリストに
従う人に固有な、自由の精神につい
てあまり知らない人がいるかもしれ
ないからです。さらに創立者は、兄
弟の話を聴く人と、告解を聴く人が
ふつうは別の人であるように決めま
した。

イニシアティブと素直さ

17.霊的指導では、受ける側にキリス
トにつき従う道で向上したいという
望みが求められます。指導を受け始



めた人自身が、ふさわしい頻度で指
導を求めに訪れて、誠実に心を開き
ます。こうして話を聴く側が、相手
に目標を示唆し、あり得る逸脱の危
険を示し、困難に遭っているときに
は励まして、慰めと理解をやさしく
示すことができるようになるので
す。ですから、各自が自発的に責任
感を持って行動するようにします。 
「他のキリスト信者の助言、とくに
道徳と信仰に関する司祭の助言は、
特定の状況における神のお望みを知
るために大いに助かります。とはい
えこの助言は、個人としての責任を
排除するものではありません。最終
的には各自が決断しなければなりま
せんし、自分の決断は、神に個人的
に申し上げねばならないでしょ
う。」 [37]

私たちが霊的指導に赴くのは、聖霊
の働きに従って霊的に成長し、キリ
ストと一致するためですが、その指
導において誠実さと素直さの徳を養



わなければなりません。この二つの
徳は、聖霊に対する信仰者のあるべ
き態度を要約するものです。聖ホセ
マリアは、オプス･デイのメンバーだ
けではなく、すべての信者に次のよ
うに勧めています。 「キリスト信者
としての道を歩む者にどのような義
務があるかは十分ご存じでしょう。
その道を休みなく歩んで行けば平穏
のうちに聖性へと導かれます。ま
た、いくつかの困難に対してのみな
らず、あらゆる問題に対し用心を怠
らない心をお持ちのことと思いま
す。障害があるだろうことは、道の
始めのころからすでに予想していた
ことです。そこで、いま私が力説し
たいのは、皆さんが一人の霊的指導
者に、すべての聖なる野心と内的生
活にかかわる日々の問題、失敗と成
功についてつつまず打ち明け、指導
者の助けと導きにすべてを任せてほ
しいということです。



「霊的指導を受けるにあたっては、
できるだけ信実で誠実な態度で臨ま
なければなりません。何事であって
も言わずに済ますことのないよう
に、恐れや恥ずかしさを捨てて、心
を完全に開くのです。もしそうしな
かったなら、この平らで広い道も紆
余曲折し、最初なんでもなかったこ
とも大難事になってしまいます。」
[38]

そして教会の教父たちや霊的著作者
たちの教えを反映させつつ、長年に
わたる自らの司牧経験をもとに、次
のように強調していました。 「おし
にする悪魔は心に入るやいなやすべ
てを腐らせてしまいます。ただちに
追い出せば、すべては順調に運びま
す。よろこびを得、生活は軌道にの
ることでしょう。つねに赤裸々なま
でに正直誠実でありたいものです。
ただし、礼儀と賢明さを忘れること
なく。」 [39]



主は、霊的指導での勧めを超自然的
観点で受け入れる謙遜な人に、つま
りこの霊的な助けに聖霊の声を認め
る人に、あり余るほどの恩恵を注が
れます。聖性の道とは、心と思いの
本当の素直さがあって初めて進歩で
きるものです。聖霊は、その霊感
と、話を聞いてくれる人の勧めを通
して 「私たちの思い、望み、働きに
超自然的な色合いをそえて下さる御
方であるからです。人々にキリスト
の教えを深く吸収させ、従わせるよ
うに導く御方、各個人の使命を自覚
させ、神のお望みをすべて果たすた
めの光をお与えになる御方は聖霊で
す。聖霊に素直に従うなら、キリス
トの似姿が私たちの中で次第に形づ
くられ、日毎に父なる神に近づいて
行くことでしょう。“神の霊によって
導かれているすべての人、それが神
の子である”（ ローマ 8,14 ）。」
[40] 霊的指導を与えるときの謙遜と
賢明さ



18.今度は霊的指導を与える人の心構
えについて考察したいと思います。
まず、大切なことは、ありのままの
相手を愛し、ひたすらその人の幸せ
だけを求めることです。そうすると
つねに、肯定的楽観的な態度で相手
を励ますことができるでしょう。さ
らに、自分でも謙遜の徳を育てなけ
ればなりません。それは、自分が、
人々を聖化するために主が使おうと
望まれている、ただの道具に過ぎな
い（使徒言行録9,15参照）ことを忘
れてしまわないためです。

他方、この役目を果たすために、で
きるだけよい準備をするよう努める
ことです。人々が霊的生活において
通常たどる基本的な道筋を知り、特
別な状況が現れたときには、ただ当
事者の言い分だけを注目することな
く、その判断を疑い、賢明に立ち止
まって考えてみることです。このよ
うな場合には、問題を調べてその核
心をとらえるために、もっとよく祈



り、聖霊の照らしをより熱心に願う
ことです。必要ならば、倫理的教示
に従って、より博学な人に相談する
こともできます。そのような時に
は、状況を脚色して仮想のケースの
ように紹介し、職務上の沈黙を厳密
に守るために、誰についての話なの
か全く分からないようにします。そ
していつも賢明に振舞わなければな
りません。

オプス･デイにおいてはつねに行われ
てきたことですが、話を聴く人が、
相手にとってもっと助けになると
思った場合、関連のディレクターに
相談できることを知っていますし、
そのやり方を明らかに受け入れてき
ました。このような状況は普通のこ
とでも度々あることでもないでしょ
うが、自由と信頼の精神をさらに
はっきりと表すために、兄弟の話の
聞き役が相手に、あるディレクター
の助言を直接仰ぎたいか、それとも
相手のコンフィデンスを聴いている



自分が助言を仰ぐのを望むかを決め
るようにもちかけます。これは、最
初から実行されてきた細やかさと賢
明な態度を強化するための方法でも
あります。

同時に、自分の内的生活について話
すために、直接パドレに、あるいは
国や地域のディレターのところに、
だれもが自由に行って話を聴いても
らうことができます。これは、オプ
ス・デイにおいて私たちが霊的指導
を求めて話しに行く人から、自分に
必要なこと、自分が望んでいること
をいただくことができること、つま
り聖ホセマリアから伝えられた精神
を、過不足なくそのまま受けている
ことを保証してくれます。それとと
もに、話の聞き手に求められている
守秘義務が、ないがしろにされるわ
けでは決してありません。この義務
は細心の注意を払って厳格に守られ
ます。この点で模範的でない人は、
霊的指導を与えるための基本的な心



構えを備えていないことになりま
す。

他の人の世話をする人は、いつでも
相手の内的自由を育てるように努め
ます。それは神の愛によって要求さ
れることに、自ら進んで応えること
ができるようにするためです。した
がって、霊的指導はオプス･デイのメ
ンバーを画一化するために提供され
るわけではないのです。そういうや
り方は理に合わず、自然でもありま
せん。オプス･デイは 「私たちが自
由を享受し、多様性に富んでいてほ
しいのです。けれども、私たちが責
任感のある首尾一貫したカトリック
の市民であることを願っています。
めいめいが頭と心を別々に引き離す
ことなく、両者を堅く一致させなけ
ればなりません。それは、すべきこ
ととしてはっきりと見たことを、い
つでもやりとげるためです。個性の
欠如からか良心への不忠実から、世
の中の一時的な傾向や流行に引きず



られてはなりません。」 [41] 神が示
してくださる道にそって、人々が歩
めるように、当然ながらそれなりの
勇気をもって人々に語りかけ、激励
してあげるべきです。しかし同時
に、きわめて優しい態度で話すべき
です。話の聞き手は相手の主人では
なく、そう感じてもいませんし、た
だ人々のしもべとして話を聞くから
です。“ Fortiter in re,

suaviter in modo .”─内容において
は強く、やり方においてはやさし
く。事実、 「必要なときには傷口を
ひらいて、間に合わせではなく徹底
的な治療をするのが賢明というもの
です。（…） 私たちもまず自分自身
に対して、次いで、正義あるいは愛
の点から助けてやるべき人に対して
そうします。」 [42]

この具体的な点で、まず自分自身が
改善できなければ、という考えから
指導の役目を回避してはいけませ



ん。 「たとえ自分が病気、それも慢
性の病に苦しんでいるとしても、医
者は患者を治すのではありません
か。自分が病気であれは患者の処方
箋を書くこともできないのでしょう
か。他人を治療するには、自分の病
を克服しようとするのと同じ関心を
もって、必要な知識を患者に当ては
めればよいのです。」 [43] 典礼に関
する形成

19.霊的形成の中で、宗教的教理的形
成と緊密に一致しているものとし
て、教会の聖なる典礼への愛があり
ます。その愛は、私たちの救霊がす
ぐれたかたちで実現するミサ聖祭に
おいて示されます [44] 。 「ごミサ
によって私たちは信仰の主要な奥義
に導かれます。聖三位一体ご自身が
教会に与えられますから。こうし
て、ごミサはキリスト者の霊的生活
の中心であり根源であることがよく
分かります。」 [45]



キリスト教のメッセージは“人を形成
するもの”です。すなわち、福音書、
それに典礼はあることを伝えて知ら
せるだけではなく、あることを引き
起こして生活を変えるような伝達行
為なのです [46] 。

常識と超自然的感覚のある人なら、
典礼は“聖職者に属すること”だと
か、聖職者が“司式し”、信徒は単
に“参加する”ものである、などとは
考えないでしょう。聖ホセマリアの
考えは、そのような考え方とはほど
遠く、全員が与るよう促していまし
た。ことばの祭儀と感謝の祭儀との
密接なつながりを理解することから
始まり、祭儀における礼拝の本質的
要素を理解すること、さらに信徒用
のミサ典書の使い方のような具体的
な細かい点まで指導して、ミサに容
易に与れるように配慮していまし
た。まず、心からの祈りであるこ
と、次いで言葉と所定の動作によっ
て祈りを表すこと。この教えを徹底



するために、前世紀の30年代にはす
でに、司祭の唱える祈りに声を出し
て答える、対話式のミサを望んでい
た、と言われたことを思い出しま
す。第二バチカン公会議に先立つこ
と30年、その当時は普通に考えられ
ることではなかったのです。

ことばの典礼

20.典礼によって祝され想起される救
いの歴史全体は、神のイニシアティ
ブによってなされたわけですから、
私たち一人ひとりの実際の応答が求
められ、望まれています。つまり、
祭壇上の犠牲─ミサ聖祭─を24時間
続けて行う意気込みで、一日全体を
愛で形づくるように求められている
のです。

ミサ聖祭におけることばの祭儀は、
細やかな答えが要求される本物の対
話です。すなわち、民に語りかける
のは神であり、その民は「神のみこ
とば」を沈黙や聖歌などを通して自



分のものとするのです。人々のこの
表明には、使徒信条における信仰告
白、全幅の信頼をもって主に寄せる
祈願も含まれます [47] 。朗読におい
て、慰め主である聖霊は、 「私たち
が理性で悟り観想し、意志が強めら
れ、教えを実行に移すようにと、人
間の言葉で語りかけてくださる」
[48] のです。生活の中で実行に移す
ことができるのは神の恩恵によりま
すが、また、聖書を読み黙想する
人、聞く人の準備と熱意にもよりま
す。「実際に私たちは、聖書の言葉
によって、諸徳の実行と純粋な観想
へと導かれます。」 [49]

ここに、具体的な糾明点と、改善点
が現れます。毎日、ミサ聖祭の聖書
朗読からどのような実りを引き出し
ていますか。福音朗読後の沈黙の時
間を、主の宣教を思い巡らして味わ
い、自分の生活に取り込むために活
用していますか。私が思い出したの
は、このことです。「私たちの大勢



が証言しているのは、聖ホセマリア
がいかにミサ聖祭の朗読聖書の深み
に“入りこんでいた”かです。それは
朗読の時の声でもわかりました。
度々、繰り返していたことがありま
す。それは、ミサ聖祭の後、最も深
く感じ入った聖書のフレーズ（文
句）をメモして、自分の念祷で使っ
ていたことです。こうして、彼の霊
魂は着実に豊かになり、説教も実り
多いものになりました。私たちも、
このとても立派な先生に倣うように
しましょう。神は私たちの心を照ら
して、創立者のことをよりよく、よ
り深く知ることができるようにして
くださり、体面を気にすることなく
人々にも彼のことを自然に伝えるよ
うに教えてくださいます。」 [50] 感
謝の祭儀

21.ミサ聖祭のこの部分で、司祭は基
本的に、会衆に語りかけることをし
ません。実際に、司祭も信徒も皆、



霊的・内的に向かうところは、“ 
versus

Deum per Iesum Christum ”─イエ
ス・キリストを通して向かう神、な
のです。感謝の典礼において、「司
祭と会衆はたしかにお互いに祈り合
うのではなく、唯一の主に向かいま
す。ですから、祈りの間、同じ方向
を向き、後陣のキリスト像、あるい
は十字架像を見つめます。また、主
がご受難の前夜、司祭としての祈り
をなさった時のように、単に天を仰
ぐこともあります。」 [51] こうして
自ら出会いに来てくださる主に対し
て、自分のまなざしを祭壇上の十字
架に向けることによって、共に礼拝
する私たちは大きな助けをいただく
ことになるのです。

22.祭壇のいけにえにおいて、お互い
に緊密に一致している従順と信心が
必要となります。それは、教会と
個々のキリスト者にとって、典礼が



生活の源泉となり、頂点になるため
に必要な基本的条件でもあります。
まず、従順です。「典礼のことばと
儀式は、幾世紀にもわたって練られ
てきたキリスト理解の忠実な表現で
あり、それらは、私たちがキリスト
のように考えることを教えている
（フィリッピ2,5参照）。私たちの精
神をこれらのことばに一致させるこ
とによって、私たちは心を主に向
かって上げるのである。」 [52] 個々
の言葉や動作、各定式（ルブリカ、
礼拝規定）を愛し、従わなければな
らない深い理由はここに根ざしてい
るのです。というのも、そのように
して私たちが、“ alter Christus, ipse
Christus ”─もう一人のキリスト、
キリスト自身─になるように助けて
くださる神の賜をいただくことにな
るからです。

第二バチカン公会議が、こう思い起
こさせてくれました。典礼から十全
な実りを得るには、個々の司祭と信



徒が心をこめて声に出すことです 
[53] 。ベネディクト16世は、祭儀に
ついて次のように説明されました。
「ここでの“声”は、私たちの考えに
先立ちます。普通はそうではありま
せん。まず考えねばならず、その考
えを言葉に変えます。しかし、典礼
においては言葉が先に来ます。聖な
る典礼が言葉を私たちに与えるので
す。それで私たちはまず、これらの
言葉の中に入り込まねばなりませ
ん。そして私たちに先立つその現実
に心を合わせることです（…）。こ
れが第一の条件です。つまり、私た
ち自身が典礼の言葉とその構造、神
の言葉を自分の中に取り込まなけれ
ばなりません。こうして私たちは実
際に教会と“共に”、典礼儀式を執り
行うことになります。私たちの心は
広くなり、ほかでもなく、教会と“共
に”いて、神と語り合うのです。」 
[54]



聖ホセマリアの生涯は、感嘆に値す
る深い信心と従順に根ざしており、
彼の生活は実に現実的なお手本でし
た。 「聖なるいけにえに対して最高
の関心と愛を示す最もよい方法は、
教会がその知恵をしぼって定めた祭
式を細部に至るまで丹念に心をこめ
て守ることである。

愛を示すだけでなく、内的にも外的
にもイエス・キリストに似る“必
要”をも強く感じなければならない。
広い空間をそなえたキリスト教の祭
壇を聖なる恭順の要求にしたがって
キリストと同じように優雅に上品に
動くのである。ところで、この恭順
の態度こそ、キリストの花嫁なる教
会の意志との一致、すなわちキリス
トご自身のみ旨との一致を表す。」
[55]

ミサ聖祭の構成に関するこの手短な
考察が、典礼に対する私たち全員の
関心を深めるのに役立つことを願っ



ています。典礼は霊的生活に欠かせ
ない部分であり、必要な糧なので
す。遠い昔となった1930年代に、す
でに創立者が次のように書かれたこ
とを、思い起こさずにいられるで
しょうか。すなわち、オプス・デイ
では全員が、 「典礼の諸規定は、さ
して重要ではないと思えることで
も、すべて、一つひとつに気を配
り、ていねいに従うように、とくに
努めなければなりません。愛してい
る人ならどんな小さなことも見逃す
ことはないはずです。それらの小さ
なことにとても偉大なこと、つまり
愛があることを知りました。そして
教皇様にごく小さなことまで従うの
は、彼を愛することなのです。そし
て教皇様を愛することはキリストを
愛することであり、主の御母、私た
ちの至聖なる母上、マリア様を愛す
ることです。だから私たちは、ただ
このことだけを切に望んでいます。
彼らを愛しているのですから、私た
ちは彼らを愛して、“ omnes, cum



Petro, ad Iesum per Mariam ”─皆
が、ペトロと共にマリアを通ってイ
エスへ。」 [56] カトリック教理の形
成

23.神を真心から愛している人は、主
をもっと深く知る思いを募らせるは
ずです。表面的な浅い付き合いでは
すまされず、主に関することをすべ
て、できる限り理解し尽くそうと努
めます。 「神学――健全でしっかり
としたキリスト教の教え――を知り
たいという熱意は、第一に、神を知
り神を愛したいという希望を動機と
してもっています。同時にまた、創
造者の御手になるこの世が有する、
いとも深遠な意味を究めたいという
信者としての関心によるもので
す。」 [57] したがって、オプス･デ
イがメンバーに与える教義の面から
みた形成は、教会の教えを習得し、
その知識を深めることを目的として
います。



これと同じ展望のもとに、福者ヨハ
ネ・パウロ二世は、神と世界をみつ
めつつ、現代社会にはカトリックの
教義による養成が必要であることを
指摘なさいました。「教理に関する
信徒の養成が、今日、急を要するも
のであることは明らかです。それ
は、信仰をよりよく理解することが
当然であるからだけではなく、世界
の深刻で複雑な諸問題をまえにし
て、“希望の根源を説明する”ことが
必要だからでもあります。ですか
ら、年齢とさまざまな状況に合わせ
た系統的な信仰教育が絶対に必要で
す。それはまた、今日の人間と社会
を悩ませる、絶えることのない、し
かも新たな問題に答えることができ
るように、文化をもっとキリスト教
的に向上させていくことでもありま
す。」 [58]

聖ホセマリアは、オプス･デイの草創
期から、さらにその前でさえ、霊的
な世話をしている人たちが教理的な



深い知識を身につけることに特別な
関心がありました。 「各人は、でき
る限り、信仰に関する真剣な学問的
研究に励むべきです」 [59] から。

24.大聖グレゴリオが書いている通り
です。「学問的な分別に欠けている
信心は、まったく役に立ちませ
ん。」 [60] また「信心に役立たない
知識は無用です。」 [61] 創立者が力
説していたのは、このことです。す
なわち、教理の学習に伴っていなけ
ればならないのは、誠実な霊的生
活、祈りと秘跡によるイエス・キリ
ストとの親密な交わり、至聖なるお
とめへの子としての信心であると。 
「真理はいつも、たしかに、聖なる
ものです。すなわち真理は神の賜で
あり、本質からして光である御方の
もとへと私たちを導く神の光なので
す。このことは、とくにその真理が
超自然の段階にあるとみなされる場
合にそうなります。ですから、敬意
を払い、愛をもって関わらなければ



なりません（…）。そればかりか、
私たちの有するこの神的真理は、自
分をはるかに超えていることを私た
ちはよく承知しています。つまり、
神の真理の豊かさを私たちの使う言
葉ですべて言い表そうとしても、そ
れは及ばないことなのです。そして
その真理を全面的に理解しつくすこ
ともできません。それで私たちは、
自分ではすべてを理解していなくて
も、そのメッセージを伝える使者の
役目をするのです。」 [62]

属人区が、そのすべてのメンバーと
他の大勢の人たちに、しっかりとし
た教理的形成を提供するために真剣
に取り組んでいるのは価値あること
です。今のような時代には、なおさ
ら緊急に求められる取り組みです。
創立者がずいぶん昔に明言していた
ことが、実現しているのは喜ばしい
限りです。 「オプス･デイ全体は大
いなる要理教育（カテケージス）と
いうことができます。市民社会の



真っ只中にいて、単純なかたちで直
接人々に働きかけ、生き生きと実践
している要理教育なのです。」 [63]
教導職への忠誠と自由に意見を持つ
ことができる事柄

25.教理的形成は、哲学から神学、教
会法などのすべての分野に及びま
す。この養成において、ヌメラリー
と多くのアソシエートは教皇庁立大
学のプログラムに沿って学修しま
す。それは、聖ペトロが 「あなた方
の抱いている希望について説明を求
める人には、いつでも弁明できるよ
うに備えていなさい」 （一ペトロ
3,15）、と述べたように、社会のあ
らゆる階層に、言葉と行いによって
福音を生き生きと証しすることので
きる決然とした人々がいるようにす
るためのものです。

教導職から示される度重なる指針に
従って、様々な哲学的神学的説明に
おいては、教会博士の共通の教えを



とくに大切に扱います。こうして第
二バチカン公会議と、幾人ものロー
マ教皇の勧告にお応えすることがで
きます。「聖トマスを師として、理
論的考察の助けを借りて（…）、救
いの秘儀を深く洞察し、それらの関
連を理解することを学ばなければな
らない。」 [64]

聖ホセマリアは、この線に沿って、
属人区の一般修学過程を担当する教
師たちにこのことを思い起こさせて
いました。それと同時に、神学研究
の進歩にも開放的な考えをもち、こ
の教会の勧告について 「それは何
も、聖トマスの教えをそのまま吸収
して自分のものにし、ただその教え
だけを繰り返すにとどめるべきだ、
という意味ではありません」 と説明
していました。

「それとは全く異なることです。こ
の天使的博士の教理はたしかに研究
しなければなりませんが、もし彼が



今生きていたらそうしたと思われる
研究法で研究しなければなりませ
ん。ですから、時には、彼が始める
ことしかできなかったテーマを完成
させなければならないこともあるで
しょう。そしてまた、他の著者の考
案でも、真理にかなったものなら、
すべて受け入れます。」 [65]

創立者の言葉を引用して、オプス･デ
イの精神の本質的な特徴を思い起こ
してもらったばかりですが、 「私た
ちは団体として、聖座の教導職の教
え以外の教理をもっているわけでは
ありません。私たちは教導職が受け
入れた考えをすべて受け入れ、しり
ぞけた考えをすべてしりぞけます。
信仰の真理として提示されること
を、私たちはすべて堅く信じるとと
もに、カトリック教会の教理をすべ
て自分たちのものとします。」 [66]
そして 「この広範な教えの範囲内
で、私たちは各自で個人的な見解を
身につけていくのです。」 [67] 創立



者が言われたとおり、属人区の『規
約』では、オプス・デイが特有の哲
学や神学の学派を信奉したり採用し
たりすることを禁じています [68] 。
これは自由を愛する表明であるとと
もに、教会論の根本的な事柄を示し
ています。すなわち、属人区のメン
バーは一般のキリスト信者であり、
司祭の場合も、一般の在俗司祭なの
です。そして他のカトリック信者と
同じ境遇にあり、自由に意見を述べ
ることのできる人たちなのです。

使徒職のための形成

26.宗教の根本的真理を深く知ること
は、自らの仕事の営みに密接に関わ
る仕事の倫理的・道徳的側面をよく
知っておくことと同様に大切なこと
ですが、それはまた、各自が置かれ
ている職場の環境の中で広範な使徒
職を行うためにも重要なことです。 
「イエス・キリストに従う人々の光
は谷底に隠されるべきではなく、山



頂にあるべきですが、それは、“あな
たたちのよい行いを見て、天におい
でになる御父をあがめる” （マタイ
5,16 ） ためです。」 [69]

確かに広い心を持っている人は大勢
いて、神への愛に夢中になることの
できる人たちですが、彼らには、歩
むべき道を導き人生に意味を与えて
くれる教理の光が欠けています。そ
の責任はキリスト者にあり、喜んで
彼らに助けを提供しなければなりま
せん。新約聖書の一場面が、それを
はっきり例証しています。聖霊の命
令に従い、助祭フィリポはガサへの
道を辿ります。途中、エルサレムで
の神礼拝を終えて帰途についていた
エチオピアの女王の高官が乗る馬車
に出合いました。 「フィリポが走り
寄ると、預言者イザヤの書を朗読し
ているのが聞こえたので、“読んでい
る事がお分かりになりますか”と言っ
た。宦官は“手引きしてくれる人がな
ければ、どうして分かりましょう”と



言い、馬車に乗ってそばに座るよう
にフィリポに頼んだ。」 （使徒言行
録8,30-31）

イエスのよきたよりを、穏やかに根
気よく告げ知らせるのは、カトリッ
ク信者の務めです。つまり啓示され
た教えを広めることによって、宗教
的無知を取り除くことです。 「同僚
の中の一人として生活する普通のキ
リスト信者、その信者の使徒職はす
ばらしいカテケージスであると言え
ます。誠実で真摯な友情と交際を通
して、人々を神への渇望に目覚めさ
せ、新しい視野を示すのです。前に
もふれたように、ごく自然に、地味
に、行いを伴った信仰の模範と、優
しいが神の真理に基づく力強い言葉
によって助けねばならないので
す。」 [70]

キリストの真理を熱心に伝え広め
て、私たちがいただいた宝を人々と
共有できるようにすべきですが、そ



のために彼らに体験してもらうのは
次のことです。つまり「福音に驚き
を感じること、キリストと出会うこ
と以上にすばらしいことはありませ
ん。キリストを知ること、私たちが
キリストの友であることを、人に語
ること以上にすばらしいことはあり
ません。」 [71]

27.第二バチカン公会議の『信徒使徒
職に関する教令』はこう教えていま
す。「使徒職は、多様にして十全な
養成を通してのみ、十分な効果を上
げることができる。この養成は、信
徒が霊的に教義的に絶えず進歩する
ために必要なだけではなく、人や職
場などさまざまな環境に信徒の活動
を適応するためにも要求される
（…）。すべてのキリスト者に共通
した養成に加えて、人や環境の違い
から、種々の形態の使徒職は、特殊
で独自な養成を必要としている。」 
[72]



近年、伝統的なキリスト教国でも市
民権を得るほどに蔓延している世俗
主義を阻止するため、使徒職への熱
意を燃え立たせることがいっそう求
められています。これらの国民をそ
の根幹からキリストの精神でふたた
び潤すこと、まさしくそれが新たな
福音化の目的なのです [73] 。属人区
においてこの務めは、洗礼によって
与えられた福音宣教者の使命を果た
せるように、各自を指導し励ます仕
事に要約されます。それはオプス･デ
イの精神に従い、その固有の方法を
用いて、すなわち 「友情と打ち明け
話の使徒職」 を通して実現されるべ
き使命です。

ヨハネ･パウロ二世は次のように力説
なさいました。この社会は、「“信実
な福音宣教者”が、キリストの十字架
と復活における主との交わりを通し
て、“自らの生活のうちに”、“福音の
美しい輝きを放ってくれること”を求
めています（…）。洗礼を受けたす



べての人は、キリストの証人として
の立場にふさわしい形成を受けなけ
ればなりません。それは、世俗化し
た環境の中で、信仰が敵対視され枯
れてしまわないようにするためだけ
でなく、福音宣教者の証言を守り促
すためでもあります。」 [74] 友情と
打ち明け話の個人的な使徒職

28.主はすべての人が永遠の命を得る
ことができるように、この世にお降
りになりました。そして主は、救い
のために弟子たちの協力をも頼りに
なさり、“ ut eatis ”─出かけて─実
りを結び、その実が残るように（ヨ
ハネ15,16参照）と使徒たちに仰せに
なったことを、私たちキリスト者に
も繰り返されるのです。だから、子
供たちよ、多様な環境の中で主の教
えを伝えなければなりません。主に
導くために、私たちはすべての人に
関心をもっているはずですから。そ
の手始めは、当然ながら、神が私た



ちのすぐ傍らに置いてくださった人
たちにまず伝えることです。

オプス･デイ属人区においては、先に
も述べたように、 「友情と打ち明け
話の使徒職」 と聖ホセマリアが呼ん
でいた使徒職を優先させます。それ
はつまり、心からわき出て相手の心
にキリストの知識とキリストへの愛
を注ぎ込むような個人的付き合いで
あり、相手の心を開いて恩恵の優し
い促しに応えやすくしてあげる付き
合いなのです。

友情というものはお互いに共通の感
情や熱意を抱くことで成り立ちます
が、同時にそれを培うものでもあり
ます。しかし、「この意思の疎通
は、主としてともに過ごすことにお
いて実現される（…）。それで、一
緒に生活することが友情に固有のも
のであると言えるでしょう。」 [75]
このような付き合いによって、友情
の第一歩が踏み出されます。した



がって、自分の仕事や社会活動を通
して新しい友達と知り合うことがで
き、彼らを助け、また自分も彼らか
ら学びたいという望みをもって、そ
の出会いを活用できるのは、私たち
にとって嬉しいことです。というの
も、友情は本質的に相互の関わりだ
からです。創立者は私たちを励ま
し、日常生活という小道を歩む私た
ちが、人々の傍らを“通りかかるキリ
スト”としてふるまうように鼓舞して
いました。 「主は、この世で人々の
友となっていくために私たちを役立
てたいとお望みです。つまり、私た
ちが人々と交際することによって、
また、主から与えられた自分の能力
を使いながら、友を愛し自分もまた
愛されるという私たちの交友を通し
て、人々の友でありたいとお望みな
のです。」 [76]

このような特徴的なやり方で人々に
奉仕しようとするとき、とりわけ私
たちに求められる態度とは、相手の



能力や考え方に合わせながら、各自
に理解してもらえるように話すこと
です。聖ホセマリアは、相手に理解
してもらうためのこのような努力を 
「言葉の賜」 と呼んでいました。こ
の賜はもとより神の恩寵の発露なの
ですが、教会の教理に耳を傾ける人
の心にその教えが新鮮な音調で響く
ために、話に先立って自ら祈り、準
備しておくという個人的な努力の成
果でもあるのです。 「同じことを
様々な言い方で繰り返さなければな
りません。形はいつも新しく、相異
なっているべきですが、教えそのも
のは不変です。」 [77]

イエスは最も深遠な教えをたとえ話
や比喩（ひゆ）を用いて説明された
ので、聴衆は自分のレベルに合わせ
て理解できるようになりました。こ
の主のやり方に倣うことです。キリ
スト教の真理を魅力的なかたちで説
明したいという望みを育てましょ
う。 「いつも、塩で味付けされた快



い言葉で語りなさい。そうすれば、
一人ひとりにどう答えるべきかが分
かるでしょう」 （コロサイ4,6）。
しかしそれは、形式にこだわること
でも、博識を誇示するためでもな
く、神の栄光と人々の善を求めつ
つ、中身の濃い話をすることです。

29. これに関連して、旧約および新
約聖書の深い知識をもつことが根本
的に重要になります。それは、聖書
を丹念に読み込み、注意深く黙想す
ることによって得られる成果です。
教皇ベネディクト16世は最近、教会
の使命における神のみことばについ
ての使徒的勧告、 “ Verbum Domini
” でそのことを思い起こさせてくだ
さいました。そこで、聖書の霊的意
味を深く掘り下げるための特別な光
を主から与えられた偉大な聖人たち
を取り上げられ、教皇様は、その光
線のひとつの現れが「聖ホセマリ
ア・エスクリバーのうちにあり、ま
た聖性への普遍的召し出しについて



の彼の説教に」 [78] あると明言な
さっています。

ローマ教皇は、こう述べられます。
「神のみことばが適切にも中心に置
かれていることを再認識できる、教
会の司牧的推進事業の重要な場面と
は、要理教育（カテケージス）の時
です。この要理教育は、それぞれの
段階に種々の形態で、神の民の歩み
につねに伴っていなければなりませ
ん。」 [79] そして説明なさいます。
「福音記者ルカが伝えている、エマ
オに向かう2人の弟子たちとイエス
との出会いは（ルカ24, 13-35参
照）、ある意味で要理教育のモデル
を示しています。つまり、その中心
には“聖書の説明”があり、しかもそ
れはキリストだけが教えることので
きる説明で（ルカ24, 27-28参照）、
聖書のことばがご自身において成就
されたことを示されたのです。こう
して、いかなる失敗にも勝る強い希
望を取り戻したあの弟子たちは、主



の復活が信じるに値することを、確
信をもって証ししたのです。」 [80]
創立者がある説教でとても嬉しそう
に明言された次の言葉が、皆さんの
記憶によみがえるのではないでしょ
うか。今、 「エマウスとは全世界の
こと、主は地上から神に至る道を開
いてくださいましたから。」 [81]

聖ルカが語るこの章句の教えを、創
立者がどのように私たちに伝えたか
を思い起こしてください。このよう
に解説されました。 「キリストの全
生涯は、私たちが倣うべき神的手本
です。しかし福音記者の語るエマオ
の場面は、とりわけ私たちに関わる
話です」 [82] 友情と打ち明け話の個
人的な使徒職について話してくださ
る時にも、福音書のこの場面を使わ
れました。重要な事柄として執拗に
説かれたのは、自ら率先して人に会
いに行くことが必要であり、相手が
だれであれ、プライバシーと自由を
尊び守りながら、神を求めている友



の手助けをしなければならにという
ことです。

復活したお方は、エマオの道へと２
人の弟子を探しに行かれる。２人は
自らが目の当たりにした、あの痛ま
しい事件─ご受難とご死去─に落胆
して、すでに帰郷の途にありまし
た。イエスのこのふるまいは、友人
の喜びと悲しみを共有し、相手のた
めに時間を割き、連帯することが友
情の真髄であると教えます。 「人生
が無意味に見え始めるほど希望を
失っていたあの二人と、イエスは歩
みをともにされました。彼らの心痛
をよく理解して、心の奥まで見抜
き、ご自分の神的生活をいくばくか
彼らにお伝えになったのです。」
[83] 私たちも同じように、付き合い
のある人たちの心配事や夢や難題を
共有しなければなりません。職場や
仕事仲間の間で同僚の一人としてふ
るまい、彼らとの間を隔てるいかな
る壁も作ってはならないのです。こ



れがオプス･デイの精神のすばらしい
特色であり、誰をもその持ち場から
引き抜くことなく、俗物にならない
ように気をつけながら、世間に留ま
るように招きます。

私たちは自分の生活環境で、このよ
うにふるまわなければなりません。
私たちが忠実なら、イエス・キリス
トが私たちのうちで働かれることを
見落としてはいけません。そして主
は、他の人々に近づくために私たち
の模範と言葉を役立てたいとお望み
なのです。それと同時に、その友情
によって私たちを豊かにしてくださ
るのです。本当の友達なら、ごく自
然に喜びや悲しみを伝え合い、仕事
のことを語り合うものですから、キ
リスト者の場合は、自分のもつ最高
の宝物、すなわちキリストの生涯そ
のものを分かち合うのは当然です。
彼らに神について話し、さらに恩恵
によって自分の心に神をいただく喜
びについて、そして主のみが人間と



いう存在に授けることのできる、は
かりしれない価値について話すので
す。

キリスト信者は、このようにふるま
うことで、教会の福音宣教の使命に
効果的に協力していることになりま
す。つまり、知人の心と霊魂にキリ
ストを引き入れることによって、人
間の全活動の頂点に主の十字架を高
く上げる使命に自ら貢献しているの
です。

家族と青年対象の使徒職

30.神の国を力強く広げていくための
活動はたくさんあります。しかし、
それらの活動の中には、それぞれの
時代や地域の必要に応える、きわめ
て重要な分野がたしかにあります。
それはまず、家族のための活動であ
り、青年たちの育成のための活動や
教養の世界で行われる形成の活動で
あって、教皇様が奨励なさる新しい



福音化を目ざして多くの所で挑戦を
試みるべき分野なのです。

創造主である神が家族に望まれた本
来のあり方、つまり「腐植土」（い
のちを迎え、育てるよい土：訳注）
としての家族のあり方を、緊急に再
確認する必要があります。家族は多
くの国において、不幸にも法律や習
慣によって、執拗に毒され乱されて
いるからです。これは主要な課題で
あり、カトリック信者である私たち
が、他宗教の信仰者と、あるいは無
宗教の人たちと一致協力して取り組
むべき仕事です。この人たちは、家
族というものを─一夫一婦の愛の交
わりであり、不解消であるとともに
いのちを受け容れる家族を─大切に
育てていくことが、正しい社会秩序
を築くために不可欠な柱であり、さ
らに人が円熟し幸福を得るための重
要な基盤となるということをよく自
覚しています。さらに私たちは、他
の人たちと協力して個人的に支援す



ることもできます。例えば夫婦に
は、お互いに許しあうこと、そして
自分の生活は相手のためであること
をよく理解できるように助けます。
キリスト信徒の夫婦の場合は、キリ
ストと教会の一致という秘儀に参与
していることを理解できるように助
けます。この夫婦相互の忠実は、時
の経過とともに真の愛の表現とな
り、天国に至る道を描き出すように
なります。

青年たちとの使徒職は、この社会と
教会にとってつねに死活問題となる
でしょう。社会の進む方向を正しい
ものとし、創造主にして贖い主であ
る方が描かれた道にそって社会を進
ませていくはずの人たちを、その青
年期に鍛えることだからです。

この領域でとくに際立つのが、娯楽
と余暇の活用についての使徒職で
す。ここでは、2002年に皆さんに書
き送ったことを思い起こしてもらう



だけに留めておきます。「習慣、法
律、ファッション、マスメディア、
芸術表現など」をキリスト教的な中
味で満たすことが必要であり、「教
皇様が休みなくキリスト信者に呼び
かけておられる社会の再福音化のた
めの戦いを、社会生活のあらゆる側
面で実践すべきです。」 [84] 使徒職
と文化

31.思想や文化、科学、文学、技術と
いった広範な分野が、あたかも特別
区 * であるかのような様相をみせて
います。それこそ福音の光で照らさ
れなければならないところなので
す。「キリスト者は、現代文化から
のそそのかしに抵抗しつつ、批判的
な精神をもって立ち向かえるだけの
信仰を持たなければなりません。す
なわち、文化や経済界、社会制度や
政界に効果的な影響を与え、カト
リック教会の信者同士および他のキ
リスト教徒との交わりが、他のいか
なる民族的な絆よりも強いことを示



して次の世代に喜んで信仰を伝えな
ければなりません。現代よりもさら
に広汎な分野で文化を福音化できる
ようなキリスト教文化を築き上げね
ばならないのです。」 [85]

オプス・デイの使徒職は 「果てしな
い大海原」 のようです。十字架上の
キリストのように、私たちも両腕を
大きく広げて一人ひとりを受け入れ
たいと思っています。聖ホセマリア
から教わったように私たちは、神か
ら最も離れた生活をしている人のと
ころまで至りたいと切に願っていま
す。創立者は、“ ad fidem ”─信仰に
導く使徒職―を愛し、それを行うよ
うにいつも繰り返していたからで
す。創立者は 「“ ad

gentes ”つまり、異教徒（未信者）
との使徒職にとくに力を入れるよう
に（…）」 と励ましていました。 
「いつも繰り返したいことですが、
まず初めに、誠実、忠実な友情を



もって、人間的にも善い友達になる
ことです。」 [86] このグローバル化
した社会の中で私たちが仕事に従事
するとき、そこから生まれる人間関
係も自ずと多岐にわたるようになり
ます。その結果、他の信仰や信条を
もつ人との対話、あるいは無宗教の
人たちとの対話もたやすくできるよ
うになっていくでしょう。この機会
を生かして、この人たちに神をよく
知る望みを引き起こしてあげたいと
いう期待をもって、語り合うように
しましょう。また、カトリック教会
に否定的な態度をとっている人たち
に対しても、私たちの方から柔和な
心で忍耐強く理解を示し愛情をもっ
て接するように努めなら、彼らを助
けていることになります。

ベネディクト16世は、教皇庁での講
演の中でこう語られました。「不可
知論者や無神論者として自ら言明し
ている人たちも、信仰者の私たちに
関心をよせるべきであるという考え



方が、何よりも重要だと思います。
私たちが再福音化について語ると、
この人たちはたぶん驚きます。宣教
の対象者として見られたくはない
し、自分の思想と意思の自由を捨て
たくないのです。しかし、神が私た
ちのことを配慮してくださることを
結局信じることができないとして
も、神に関する問題はそのまま彼ら
の中でも残っているのです。」 [87]

この種の企画に参加するのは限られ
た一部の人たちであるとしても、私
たちは祈りによって彼らを支援する
心積もりがなければなりません。私
たちはめいめい聖なる教会の神の子
ですから、地の果てに至るまで（使
徒言行録9,15参照）のすべての民、
すべての文化に、主の御名を伝える
ためにだけ生きていたいと思うはず
です。

職業的形成



32.オプス･デイの精神に従って日常
の仕事を打ち立てるとき、その仕事
は個人の聖性の“基軸”であり、信者
の使徒職が行われるいつもの場です
から、属人区においては職業上のす
ぐれた準備教育が推進されるはずで
す。 「勉強も職業上の形成も何であ
れ、私たちの間では重大な義務であ
る。」 [88]

近年、教会の教導職が、信徒の立場
から聖性を目指す領域として、仕事
のテーマに取り組みましたが、私た
ちは皆この教えを、1928年以来の聖
ホセマリアの宣教を思いながら読み
ました。そこで教会は、「すべての
人が働くことをとおして、神に、創
造主に、あがない主に近づき、人間
と世界とのための神の救いの計画に
参加し、キリストとの友情を深める
ことを助けるために、“働くことの霊
性を形成すること”を」 [89] 強調し
ました。



仕事、そして生活の一致

33.聖ホセマリアは、説教「愛すべき
天地」の中で、キリスト信者の信心
と仕事と使徒職を協調させる“生活の
一致”の大切さを強調しました。 
「私が聖書の言葉を使って常にお教
えしているように、世界は良いもの
です。それは神の御手から出たも
の、神の被造物であり、神なる主が
ご覧になり、よしと思われたからで
す（創世の書 1, 7 以下参照）。良き
世界を悪いもの醜いものとしたの
は、私たち人間の罪と不信仰です。
皆さん、決して疑わないでくださ
い。この世に属する皆さんのような
男女が日常の正当な諸現実から逃げ
るようなことがあれば、それは神の
み旨に反する生き方です。 「逆に、
人間生活の社会的、物質的、世俗的
な仕事の < 中 > で、それらを < 通
して > 神に仕えるよう招かれている
ことを今、改めてはっきり理解して
いただかなければなりません。研究



所や病院の手術室、兵舎や大学の教
壇、工場や作業場、田畑や家庭、そ
の他広範にわたるあらゆる種類の仕
事の中で、神は日々私たちを待って
おられます。ぜひ知っておいてくだ
さい。ごくありふれた状況の中に聖
なること、神的なものが隠れていま
す。そして、それを見つけ出すの
は、私たち一人ひとりの責任なので
す。（…）

「皆さん、平凡な日常生活の中で主
に出会うことができるか、いつまで
経っても出会わないか。これ以外に
道はありません。それゆえ私たちは
今、ごくありふれたものや状況に、
本来の高貴な意味を取り戻させ、神
の国に役立たせ、霊的なものにする
必要があると言えます。それには、
すべてをイエス・キリストとの絶え
間ない出会いの手段とし、機会にし
なければなりません。」 [90]



属人区が提供する形成は、各自が奉
仕への熱い望みをもち、人間的にも
できるだけ完璧な仕事をするように
努め、その仕事を聖性と使徒職の道
具に変えて役立てることができるよ
うに、超自然的な精神を養うことを
目指しています。このために私たち
は、同僚の間で職業上の名声を得る
ように努めるべきですが、それは長
年にわたる根気のいる献身の結果獲
得できるものです。この専門的な養
成は、めいめいが他の市民と同様
に、大学や専門学校や工房などで学
び、技術を身につけます。オプス･デ
イの精神は、私たちがこの準備期間
に学んだことをつねに保ち、より充
実させるよう促します。私たちが皆
承知しているのは、自分の職業を選
ぶのも仕事のやり方も全く自由であ
るということです。オプス･デイが教
えるのは、ただその仕事を聖化する
方法だけであって、めいめいの仕事
上の選択に干渉することはありませ
ん。



どんな仕事に従事していようと、そ
れがまじめな仕事なら問題はありま
せん。 「次のどちらがより大事で
しょうか。ソルボンヌ大学の教授に
なることか、家事をすることか。も
しあなたが聖なる人なら仕事を聖化
しているわけですから、その仕事が
最も重要です、とお答えしましょ
う。」 [91] 他の折に、次のように言
い足しています。 「ナバラ大学で働
いている清掃の婦人たちについて話
している時、その仕事が理事会の仕
事くらいに大事か、あるいはそれよ
りもっと重要か、私には分からない
と述べました。それは冗談などでな
く、私がいつも考えていることを単
に繰り返しただけです。その係の婦
人の一人が喜んで仕事に行き、何も
かも愛のために行うなら、それは英
雄的な行いになり得るし、決して低
級な仕事などではなく、片や、自分
の研究成果をただ公表することしか
考えていない大研究者の仕事より
も、もちろん実り多いものになるは



ずです。重ねて言っておきます。よ
り価値あることは何か。それは自分
の仕事をしていくうえでの愛と犠牲
にかかっています。けれどもその犠
牲は心から出たもので、自主的に喜
んで捧げるべきであって、そうでな
いならしない方がましです。」 [92]

キリストが実際にこの社会を支配な
さるために、カトリック信者は皆、
自分に任せられている務めを果たす
責任があります。そして、キリスト
の支配を望むこの聖なる願いは、自
らの職業上の名声を得るための努力
にも表れるはずです。仕事上の高い
評判こそ、キリストの光が輝きわた
るために必要な“燭台”なのです（マ
ルコ4,21参照）。

学生の場合、自己の義務は良い成績
を取ることだと自覚しなければなり
ません。聖ホセマリアが『道』に記
したあの考察を忘れないでくださ
い。世界中で多くの世代の青年たち



を導くことのできた一節です。 「現
代の使徒にとって、一時間の勉強は
一時間の祈りである。」 [93] 正しい
意向

34.私たちは皆、何かの仕事につく準
備に勤しまなければならないのと同
時に、仕事とは、それがどんなもの
であろうと、私たちにとっては聖性
に達するため、そして使徒職に気を
配るためのいつもの“手段”であるこ
とを、責任をもって覚えておきま
しょう。現今はこの観点を見失わな
いようにすることが、ことのほか大
切です。というのも、今日の社会は
非常に競争が激しいために、仕事を
最優先して熱中し、神に対する義務
も家族への義務も、他の人たちへの
諸々の義務も二の次にしていまいや
すいからです。創立者とともに私は
繰り返します。 「神に向かい合って
働き、人間的な誉れに対する野望を
いだかないことです。仕事に対する
見方はいろいろあり、名誉を勝ちと



るためのただの手段と考える人もい
れば、個人的な野心を満たしてくれ
る権力や富を得るための手段とし
て、あるいは自分の力量を自慢する
ための手立てと考える人たちもいま
す。

「オプス･デイにおける神の子らは、
自己の専門職を利己心や虚栄心、あ
るいは高慢に結びつけるような見方
は決してしません。神への愛ゆえに
すべての人に仕えるための、ひとつ
の機会として考えるだけです。」
[94] ですから 「自分の仕事には正し
い意向をもって取り組むべきです
が、その意向の正しさは、まさしく
人々を神の近くに導くための努力に
表れ、職業生活から自ずと生じる交
友関係や人々との社会的なつながり
を活用しようと努める態度に表れる
はずです。こうして条件が整い、ふ
さわしい状況が認められるようにな
ると、彼らに召し出しの問題を持ち
出すことになります。」 [95]



就職の準備教育や職業訓練の間は、
当然ながら自己の専門分野に関係の
深いカトリックの教理や、自国の特
殊な現状に関連する教理のテーマを
よく知っておく必要があります。地
域によっては異なる場合もあるで
しょうが、どこに行っても通用する
こともあります。たとえば、結婚と
家族に関すること、教育の問題、“い
のちの福音”、生命倫理、労使関係に
おける正義と愛徳などです。した
がって、職業上の義務や家族に対す
る義務、そして社会的な義務を模範
的にきちんと果たすなら、結局それ
は、私たち皆が示すべき信用のおけ
る証を行っていることになるので
す。皆さんに書いた通りです。「皆
さんが人間として、またキリスト者
として正しく生きるなら、その結
果、皆さんの生活が展開するその環
境の中で、善意の人々との高貴で兄
弟的な協力のもとに、具体的な社会
問題の解決に直接つながるたくさん
のイニシャティブが生まれるでしょ



う。今このとき、心を挙げてわれら
の主に感謝します。属人区の周りで
は、カトリック信者とそうでない多
くの協力者の助けで、この世に正義
と平和を植え付けることになる連帯
感が十二分に開花し、何十万もの
人々に、創立者が言っていたよう
な、 “強くて穏やかな愛の聖香油”
（『知識の香』183番）をもたらし
ているからです。」 [96] 自発的な使
徒職

35.子供たちよ、次のことを改めて提
示したいと思います。 「オプス･デ
イとその子供たち一人ひとりの唯一
の野心、唯一の望みとは、主が与え
てくださった特有の召し出しの中
で、教会が望むような仕方で教会に
仕えることです。」 [97] そして聖ホ
セマリアは、オプス･デイのことをよ
く 「組織化された非組織」 である
と言っていました。なぜなら、教会
の使命に協力するための独自の方法
は、神がお望みになったように、



様々な局面においてふさわしい形成
を人々に提供することにあるからで
す。オプス･デイ属人区はこの任務
に、この要理教育に、全力をあげて
取り組むと断言することができま
す。そして皆さん方各自が、吸収し
て自分のものとなったそれまでの準
備という蓄えをもとに、自由に、ま
た責任感を持って、この社会をめぐ
る激しい流れの中に、キリスト教の
精神という“ワクチン”を注ぎ込むよ
うに努めてください。

オプス･デイの特徴をよく表している
この面について質問したある記者
に、創立者はこう説明しました。 
「“個人の自発的な使徒職”を最重要
視し、それを基本にしています。各
自が聖霊に導かれて自由に、そして
責任感を持って自発的に行う使徒職
です。つまり、組織や仕組みを頼り
にする使徒職ではなく、統治本部の
トップから下された指令とか作戦、
あるいはノルマのような行動計画に



従っているわけではありません。」
[98]

この手紙を終える前に、根本的なこ
とに立ち戻りたいと思います。来る
日も来る日も、キリスト者として神
と人々のために献身するように努め
ましょう。ローマ教皇とそのご意向
のために絶えず祈り続け、教皇様に
は最高の忠誠をちかう男女として励
みましょう。司教方とすべてのカト
リック信者とともに、実りある愛の
一致のうちに歩みましょう。楽観主
義にみちて、主への深い感謝のうち
に、再福音化の務めに与りましょ
う。世界の元后、教会の母なる聖母
に馳せより、私たちに必要な天の恩
恵を獲得してくださるように執り成
しを求めましょう。

当然ながら、私たちはこのような形
成の仕事すべてについて、特別の仲
介者聖ホセマリアをいただいていま
す。創立者は、1928年10月2日に神



から授けられた精神を、自らの生涯
と教えによって、具体的な明らかな
形にして残してくださいました。そ
れは彼の娘たちと息子たちをはじ
め、多くの人々が、聖霊の恩恵を得
てこの世のあらゆる道を神的なもの
にしつつ、歩むことができるため
だったのです。

心からの愛を込めて祝福を送りま
す。

皆さんのパドレ

†ハビエル

ローマ、2011年10月2日

[1] ベネディクト16世、2007年11月
30日、回勅『希望による救い』2
番。

[2] ベネディクト16世、2010年9月
21日、使徒的書簡 Ubicumque et
semper 参照。



[3] ベネディクト16世、2011年8月
21日、WYD 閉会ミサの説教。

[4] 聖ホセマリア、『会見記』24
番。

[5] 聖ホセマリア、1945年5月6日、
手紙19番。

[6] 聖ホセマリア、1931年3月24日、
手紙9番。

[7] 聖ホセマリア、『道』372番。

[8] 聖ホセマリア、1972年6月18日、
家族の集いでのメモ。

[9] 聖アウグスティヌス、『説教』
169,13（PL38,923）。

[10] 聖ホセマリア、1963年、家族の
集いでのメモ。

[11] 聖ホセマリア、『神の朋友』24
番。



[12] 同上 26番。

[13] 同上。

[14] 聖ホセマリア、1932年1月9日、
手紙28番。

[15] ヨハネ・パウロ2世、1988年12
月30日、使徒的勧告『信徒の召命と
使命』63番。

[16] アタナシウス信経。

[17] 第二バチカン公会議『信徒使徒
職に関する教令』4番。

[18] 聖ホセマリア、『神の朋友』74
番。

[19] 同上84番。

[20] 同上。

[21] 聖ホセマリア、1972年11月28
日、家族の集いでのメモ。



[22] 『カトリック教会のカテキズ
ム』1808番。

[23] 聖ホセマリア、『神の朋友』77
番。

[24] ベネディクト16世、2007年10
月28日、「お告げの祈り」における
講話。

[25] 聖ホセマリア、『道』380番参
照。

[26] ヨハネ･パウロ2世、1999年11
月18日、定期訪問のためにローマを
訪れた司教団への講演。

[27] ドン・アルバロ・デル・ポル
ティーリョ、『司祭に関する論述』
（リアルプ社、マドリード、1990
年）、第6版、24頁。

[28] 聖ホセマリア、1956年8月8日、
手紙47番。



[29] ヨハネ・パウロ2世、1988年12
月30日、使徒的勧告『信徒の召命と
使命』60番。

[30] ベネディクト16世、2007年2月
22日、使徒的勧告『愛の秘跡』64
番。

[31] 聖ホセマリア、『道』947番。

[32] 聖ホセマリア、1964年10月30
日、家族の集いで。

[33] ヨハネ･パウロ2世、1979年8月
19日、説教。

＊ 訳注：「コンフィデンス」には、
「信頼」、「打ち明け話」の意味が
ある。

[34] ヨハネ･パウロ2世、1982年11
月28日、使徒憲章 Ut sit 参照。

[35] 聖ホセマリア、『ウェルガスの
修道院長─神学・法学的研究』（リ
アルプ社、マドリード、1974年、第



3版）、153頁参照。最近、聖職者省
から刊行された文書、『神の慈しみ
による司祭職、聴罪師、霊的指導
者』（2011年3月9日）の65番で、
「十分な形成を受けた信徒は
（…）、聖性の道で、この助言の奉
仕職を果たす」と、明らかに述べら
れている。

[36] 聖ホセマリア、1970年12月31
日、説教のメモ。

[37] 聖ホセマリア、『会見記』93
番。

[38] 聖ホセマリア、『神の朋友』15
番。

[39] 同上188番。

[40] 聖ホセマリア、『知識の香』
135番。

[41] 聖ホセマリア、1945年5月6日手
紙35番。



[42] 聖ホセマリア、『神の朋友』
157番。

[43] 同上161番。

[44] 第二バチカン公会議、『典礼憲
章』2番参照。

[45] 聖ホセマリア、『知識の香』87
番。

[46] ベネディクト16世、2007年11
月30日、回勅『希望による救い』2
番参照

[47] 『ローマミサ典礼書、総則』55
番参照。

[48] 聖ホセマリア、『知識の香』89
番。

[49] ダマスコの聖ヨハネ、『正統信
仰の解明』IV, 17（PG94,1175）。

[50] “Vivir la Santa Misa” ,
Rialp,Madrid 2010,pp.65-66.



[51] ヨゼフ・ラッツィンガー - ベネ
ディクト16世、 ”Opera omnia,” vol.
XI,（『全集』第11巻、序文）。

[52] 典礼秘跡省、2004年3月25日
『あがないの秘跡』5番。

[53] 第二バチカン公会議『典礼憲
章』11番参照。

[54] ベネディクト16世、2006年8月
31日、アルバノ教区の司祭たちとの
集いで。

[55] 聖ホセマリア、『鍛』833番。

[56] 聖ホセマリア、『内的覚え書
き』110番（1930年11月17日）。ド
ン・アルバロが1991年10月15日の手
紙で引用。

[57] 聖ホセマリア、『知識の香』10
番。



[58] ヨハネ･パウロ2世、1988年12
月30日、使徒的勧告『信徒の召命と
使命』60番。

[59] 聖ホセマリア、『知識の香』10
番。

[60] 大聖グレゴリオ、『道徳論』I,
32,45（PL75,517）。

[61] 同上。

[62] 聖ホセマリア、1965年10月24
日、手紙、24-25番。

[63] 聖ホセマリア、1940年3月11
日、手紙、47番。

[64] 第二バチカン公会議、『司祭の
養成に関する教令』（ Optatam
totius ）n.16. 以下の諸文書を参照：
1939年6月24日、ピオ12世、講演、
1964年3月12日; パウロ6世、講演、
1998年9月14日; ヨハネ・パウロ2
世、回勅『信仰と理性』43番以下。



[65] 聖ホセマリア、1951年1月9日、
手紙22番。

[66] 聖ホセマリア、1964年2月14
日、手紙1番。

[67] 聖ホセマリア、1961年4月30
日、家族の集いでのメモ。

[68] 『聖十字架司祭会とオプス･デ
イ属人区固有法』109条参照

[69] 聖ホセマリア、『知識の香』10
番。

[70] 同上149番。

[71] ベネディクト16世、2005年4月
24日、就任ミサ説教。

[72] 第二バチカン公会議『信徒使徒
職に関する教令』28番。

[73] ベネディクト16世、2009年6月
29日、回勅『真理に根ざした愛』29
番参照; 2006年10月19日、2007年6



月11日、2010年3月12日、2011年9
月24日の講話参照。

[74] ヨハネ･パウロ2世、2003年6月
28日、使徒的勧告『ヨーロッパにお
ける教会』49番。

[75] 聖トマス・アクィナス、『ニコ
マコス倫理学の解説』 IX,14.

[76] 聖ホセマリア、1932年1月9日、
手紙 75番。

[77] 聖ホセマリア、1946年4月30
日、手紙 71番。

[78] ベネディクト16世、2010年9月
30日、使徒的勧告 Verbum Domini ,
48番。

[79] 同上 74番。

[80] 同上。

[81] 聖ホセマリア、『神の朋友』
314番。



[82] 聖ホセマリア、1951年4月、家
族の集いのメモ。

[83] 聖ホセマリア、『知識の香』
105番。

[84] 2002年11月28日、手紙11番。

* 訳注：特別区；特別の才能に恵ま
れた人たちだけのための領域。

[85] ヨハネ・パウロ2世、2003年6月
28日、使徒的勧告『ヨーロッパにお
ける教会』50番。

[86] 聖ホセマリア、1973年4月15
日、家族の集いのメモ。

[87] ベネディクト16世、2009年12
月21日、教皇庁での講演。

[88] 聖ホセマリア、『道』334番。

[89] ヨハネ･パウロ2世、1981年9月
14日、回勅『働くことについて』24
番。



[90] 聖ホセマリア、1967年10月8
日、説教『愛すべき天地』（『会見
記』114番）。（邦訳『教会を愛す
る』83頁〜85頁に所収）

[91] 聖ホセマリア、1961年8月30
日、家族の集いでのメモ。

[92] 聖ホセマリア、1969年4月10
日、家族の集いでのメモ。

[93] 聖ホセマリア、『道』335番。

[94] 聖ホセマリア、1948年10月15
日、手紙18番。

[95] 同上31番。

[96] 1999年6月1日、手紙。

[97] 聖ホセマリア、1943年5月31
日、手紙1番。

[98] 聖ホセマリア、『会見記』19
番。



pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/si-

mu-shu-jian-2011nian-10yue-2ri/
(2026/01/15)

https://opusdei.org/ja-jp/article/si-mu-shu-jian-2011nian-10yue-2ri/
https://opusdei.org/ja-jp/article/si-mu-shu-jian-2011nian-10yue-2ri/

	司 牧 書 簡（2011年10月2日）

