
opusdei.org

節制と克己 (I) 威厳と
自由

「質素に育てるという勇気を
持ちなさい、そうでなけれ
ば、無駄骨になってしまいま
す」と、聖ホセマリアは家族
たちに言っていました。 家族
に関するシリーズは今回は節
制の徳を取り上げます。

2017/11/11

子供を育てていく中で、親は、子供
がしたいことを認めないということ
がありますが、子供が次のように尋



ねるのはよくあることでしょう。例
えば、最新の流行について行くこと
がなぜ悪いのか、ネットサーフィン
やテレビゲームにたくさんの時間を
使うことができないのはなぜか、な
どと子供は尋ねるものです。そのよ
うな疑問に対してありがちな答えと
して、「そんなもの高くて買えない
からよ」とか「宿題をしなければな
らないでしょう」などが考えられま
す。もう少しましな返答としては、
「わがままの奴隷になってしまうか
ら」といったものもあるかもしれま
せん。

上のような受け答えは、ある程度は
妥当なものでしょう。少なくとも、
一時的には苦境から逃れることはで
きます。しかし、こういった返答で
は、節制という徳の美しさを曇らせ
るという、意図しない結果がもたら
されるかもしれません。子供たちの
目には、ただ、魅力を感じることに



対する否定としか映らないでしょ
う。

逆に、節制は、他の徳と同様、根本
からして肯定的なものです。節制に
よって、人は自分の主人となること
ができ、情緒や感情、好みや欲、ま
た、「自分」の心の奥にある傾向が
秩序付けられます。つまり、節制に
よって、バランスよく物的善を用い
るようになり、より高い善を求める
ようになるのです。[１] そのため、
聖トマス・アクィナスは、節制を、
感覚と霊的生活両方の根っこである
としました。[２]実際、山上の説教
を注意深く読むと、あちらこちら
に、いや、そのほとんど全てに、節
制の徳との関わりがあることがわか
ります。節制なしには、神を見るこ
とも、慰められることも、地上と天
を引き継ぐことも、忍耐強く不正義
を忍ぶこともできません。[３] 節制
は、人間的な心の強さが、あらゆる
徳を実行できるように導くのです。



克己

キリスト教では、喜ぶことが「許さ
れている」ということに留まりませ
ん。むしろ、喜びは、肯定的な善な
のです。なぜなら、神ご自身が、喜
びを人間本性の一部とし、私たちの
傾きが満足すると、喜びを感じるよ
うになさったのです。しかし、原罪
が存在し、それによって、人間の情
熱が無秩序になったことについても
同時に自覚する必要があります。聖
パウロが、「私は自分の望む善いこ
とをせず、望まない悪いことをして
いるのです。」[４]と言う理由を、
私たちは皆、良く理解できます。そ
れは、あたかも、悪と罪が人間の心
に入り込んだかのようで、原罪とい
う堕落の後、心は、自分自身の心か
ら自分の心を守らなければならなく
なりました。ここに、節制の役割が
はっきりと現れます。すなわち、人
の内的秩序を守り方向づける役割で
す。



『道』の最初の方に、人間の生活に
節制を位置付ける助けとなるポイン
トがあります。「『ノー』と言う習
慣を身に付けなさい。」[５]聖ホセ
マリアは、自分の聴罪司祭にこのポ
イントの意味を説明する際、こう言
いました。「野心や感覚に『はい』
というのはもっと簡単です。」[６]
ある団らんでも、聖ホセマリアは、
次のように述べました。「『はい』
というのは、なんでも簡単です。し
かし、『いいえ』と言わなければな
らない時、私たちは戦いに直面する
のであり、時には敗れ、時には勝利
するという、戦いの結果がありま
す。ですから、このような戦いに勝
つために『ノー』という習慣を身に
付ける必要があります。なぜなら、
この内的な勝利によって平和が得ら
れ、あなたが得たその平和が家庭に
もたらされ、そして家庭の一人ひと
りに届くからです。それから、社
会、世界へと広がって行きます。」
[７]



「いいえ」と言うことで、しばし
ば、それと共に平和の源である内的
勝利がもたらされます。「いいえ」
と言うことは、自分を否定すること
であり、自我の野望や無秩序な情熱
といった、神から私たちを引き離す
ことを否定することです。そして、
私たちの自由を肯定することが不可
欠であり、世界の中で、また世界に
対して強い心構えを持つことが大切
です。

もし、誰に対しても何に対しても、
魅力的だということで「はい」と答
えるなら、その人の行動は機械的な
ものとなり、ある意味、自分自身を
「非人間化する」ことになります。
他の人の意志によって動く操り人形
のようになっているからです。もし
かしたら、そのような人が身近にい
るかもしれません。環境からの刺激
や自分を取り囲む人の望みに対して
「ノー」と言えない人です。そのよ
うなことは、外見的には奉仕の精神



のように見えるかもしれませんが、
実際は、へつらいで、徳性が欠けて
いるか、偽善でさえもあります。
「いいえ」と言うことで、生活を複
雑にしたくない人たちでしょう。

どんなことにでも「イエス」と言う
人は、結局、自分以外のものは、ど
うでもよいということを示していま
す。一方、心に宝物を持つ人は
[８]、その宝に反することならどん
なことに対しても、闘う必要性を見
出します。ですから、何らかのこと
に対して「ノー」と言うことは、何
よりもまず、他の善いものに自分を
託すことなのです。また世の中での
自分の場所を定め、他の人に対し
て、自分の価値観の尺度をはっきり
示し、また、自分の在り方や振る舞
い方を明らかにすることでもありま
す。つまり、それは、性格を鍛え、
本当に価値あるものに自分を委ね、
また、行いによってそれを明確にし
たいという望みを示しています。



「節度がある」という表現は、堅実
さや一貫性を表すためにも使われま
す。「節制とは自らの主人であるこ
とです。」以下のようなことに気付
くとき、自らの主人になることがで
きます。「心とからだが経験できる
ことを、実際にことごとく経験する
がままにはできません。できるから
と言って、全てせねばならぬという
わけではないのです。自然の衝動と
称するものに引きずられるままにな
るのはやさしいことですが、そうな
ると、おしまいには、悲しみにおそ
われ、自己のみじめさの中で孤独を
かこつことになるでしょう。」[９]

人は外的な刺激に陥ってしまうと、
偽りの過ぎ去っていく感覚の中に幸
福を求めてしまいます。しかもそれ
が私たちを満足させることは決して
ありません。節度のない人が平安を
見出すことはなく、ある目的物から
他の物へと外れて行き、自己からの
逃亡を終わることなく追求するとい



う罠にはまるのです。いつも不満を
持ち、状況を受け入れられず、さら
に新たな刺激を求めることが必要だ
という風に生きるのです。

不節制以上に、罪への奴隷となって
いることがはっきりわかる悪徳は他
にほとんどありません。〈ふしだら
な行いにふけ〉[１０]る、と聖パウ
ロが言う通りです。不節制な人は自
分のコントロールを失い、新たな刺
激や快楽の追求に傾いているようで
す。逆に、節制は、その実りの中
に、静けさと落ち着きを含みます。
節制は、強い望みや情熱を抑えたり
否定するものでもありませんが、人
が本当に自分の主人となるように導
きます。平和とは、「秩序の平穏」
[１１]ですが、それは、自信を持
ち、与える覚悟ができている心にだ
け見出されるものです。

節制と節度



節制の徳はどのように教えることが
できるでしょうか。聖ホセマリアは
しばしばこの問いを取り上げ、二つ
の鍵となるアイディアを強調してい
ました。つまり、模範における剛
毅、そしていつも相手の自由を育て
ること。両親は子供たちに以下のよ
うに教えるようにと言っていまし
た。「節度をもって生きること、
ちょっとした『質実剛健』、つまり
キリスト教的な生活に導くこと。簡
単ではないが、勇気を持たなければ
ならなりません。乏しさに耐えるこ
とを教える勇気を持たなければなら
ないのです。でなければ、何も達成
することはできないでしょう。」[１
２]

まず、両親は、自分がキリスト者と
しての簡素な生活を営むよう勇気を
持つ必要があります。まさにそれ
は、その行為が離脱に向けられた徳
ですから、教育されるためには、そ
の効果が見えることを必要としま



す。もし両親が、その節制の生き方
を通して明るさや魂の平和を放つな
ら、子供たちはそれを真似るよう励
まされるでしょう。この徳を伝える
最もシンプルで自然な場所は、家庭
です。とりわけ、子供たちが小さい
頃です。両親がわがままを喜んで捨
てる姿を、また、家族のお世話のた
めに自分の休みを捧げる様子（例え
ば、宿題を手伝ったり、小さい子供
たちをお風呂に入れてご飯を食べさ
せたり、一緒に遊んだり…）を子供
たちが見るならば、子供たちはその
ような行為の意味と、家庭環境の中
での重要性を理解するでしょう。

節制の徳が望まれる善として、また
ライフスタイルとして持続するため
には勇気が必要です。両親が節制を
生きているならば、この徳を子供た
ちに伝えるのは確かにより容易なこ
とでしょう。しかし、時には、子供
たちの正当な自由に介入しているの
ではないかという疑問が出てきた



り、そのような権利はないのに、自
分の生き方を「押し付けて」いるの
ではないかと考えてしまうことがあ
るかもしれません。子供たちにその
気が無いのに、何かを我慢するよう
言うとき、本当に効果があるのかと
さえ疑問を投げかけるかもしれませ
ん。子供たちの気まぐれを否定する
ことで、気まぐれがますます強まる
のではないか、友達がやっているこ
とならなおさら助長するのではない
か、と考えるかもしれません。友人
関係の中で仲間外れにされていると
感じる可能性もあります。さらにひ
どいことには、両親と距離を置いた
り、不誠実になってしまう機会にも
なりかねないのではないかと思って
しまうかもしれません。

しかし、現実的であれば、こういっ
た反対意見は全く説得力が無いこと
に気付くでしょう。節度をもって生
きることで、節制とは良いものであ
り、子供が背負いきれない重荷を理



不尽に押し付けることでもなく、子
供たちに、生きる力を用意してあげ
ることだということが分かるもので
す。聖ホセマリアは、質素な生活こ
そキリスト信者のものであると力説
しています。節制とは本質的な徳で
あり、それによって、原罪が人間の
本性にもたらした混沌に秩序が与え
られるのです。

節制とは、自らを修める者になりた
いのならば、誰もが手に入れるため
に戦う必要がある徳です。したがっ
て、この徳を生きるべき理由を説明
することができなければならない
し、どのような状況でこの徳が実行
されるのか知る必要があります。そ
して、そのような機会があるとき、
わがままと戦う方法を知らなければ
なりません（神に戦う力を願いなが
ら）。わがままや気まぐれは、環境
や子供の願望から引き起こされま
す。願望は自然なものですが、生ま



れ持つ欲望によって傷つけられてい
ます。

自由と節制

全て説明され、なされたあとは、節
制と自由を子育てにおいて、いかに
両立させるかということが問題にな
るでしょう。自由は、人の全存在に
行き渡っているものであり、教育の
土台ですから、これら二つの側面
は、決して引き離されるものではあ
りません。教育とは、一人ひとりが
自由に正しい決断をすることができ
るよう助けるものです。正しい決断
によって、その人の人生が形作られ
て行きます。

このようなプロセスは、過保護な態
度では果たされません。過保護な態
度とは、その方が簡単なので、親が
子供の意志に取って代わり、いちい
ち一つ一つのことをコントロールし
てしまうことです。また、過度に権
威を振りかざすのもいけません。そ



れによって、子供のパーソナリ
ティーや判断力が成長する余地が与
えられなくなってしまいます。この
ようなやり方では、私たちの「代
役」か、特徴のない人、になってし
まうでしょう。

適切なやり方は、子供に、その年齢
に相応しく、自分で決めさせること
です。そして、行いの結果を見せな
がら、自分で選ぶことを学ばせるの
です。同時に、正しい選択をし、必
要ならば、間違った決定を改めるた
めに、子供たちが、両親の支えを感
じ取ることも必要です。また、教育
に関わるあらゆることの中でサポー
トがあることを感じなければなりま
せん。

ここで、聖ホセマリアの幼少時代の
ある出来事が、分かり易く説明して
くれます。その両親は、息子のわが
ままに負けることなく、嫌いな食べ
物を息子が受け入れなくても、母親



は代わりのものを用意することはあ
りませんでした。ある日、少年ホセ
マリアが、嫌いな食べ物を壁に投げ
つけてしまうということがありまし
たが、両親は、息子が自分の行いの
結果をはっきり見ることができるよ
うに、その壁のしみを数か月おいた
ままにしていたということです。[１
３]

聖ホセマリアの両親の態度は、子供
の自由を尊重することと、単なるわ
がままに妥協しないために必要な剛
毅を調和する方法を示してくれま
す。確かに、一つ一つの状況を解決
する方法は異なるでしょう。子供を
育てる時に、誰にでも使える簡単な
レシピはないのです。大事なこと
は、一人ひとりの子供にとっての最
善策を見つけ明確にすることです。
なぜなら、どのような価値が教えら
れ求められているのか、どのような
ことが害になるのかということを、
一人ひとりがそれぞれの生活の中で



体験しているからです。いずれにし
ても、自由の尊重という原理を育て
るのはとても良いことです。いつも
自分の判断を押し付けるより、理に
適ってないとか独断的だと子供が感
じるならなおさら、場合によって
は、間違える方が好ましいのです。

聖ホセマリアの人生のこの小さな出
来事は、食事中に節制の徳を教える
鍵となる部分に焦点を当てていま
す。食事のマナーや節度を育てるこ
とは何でも、子供がこの徳を身に付
ける助けとなります。

人生の各段階で具体的な状況が示さ
れ、それぞれの段階で与えられるよ
うに求められる形成も様々であるの
は本当です。例えば、思春期には、
社会的な関わりの中で、慎重さがよ
り求められるでしょう。同時に、両
親は、どのように行動すべきか、と
いう理由をはっきりと伝えることが
できます。しかし、食事における節



度は、比較的簡単に、幼少のころか
ら正しく教えることができるでしょ
う。子供は剛毅と克己を学び、それ
は、思春期に節制の戦い時が来たと
き、大きな助けとなるでしょう。

ですから、例えば、好き嫌いに関係
なく様々なメニューを用意し、わが
ままや気まぐれに気を付けて、お皿
に食べ物を残さずに嫌いな物を食べ
るよう励まし、ナイフやフォークの
正しい使い方を教え、皆がお皿に
盛ってから食べ始めるよう努力させ
ることは、子供の意志を鍛える具体
的な方法なのです。さらに、幼少期
に、家庭で両親が生きようとしてい
る節度、-勇気ある節制！- の雰囲気
があれば、特に何もしなくても、そ
れは、徐々に子供たちに伝わるもの
です。

残り物の食べ物が捨てられることな
く他の料理に使われるのなら、両親
が間食をしないのなら、また、おい



しそうなデザートのお代りを他の人
の後にするならば、子供たちは、そ
のような行為は当たり前だと考える
ようになるでしょう。タイミングを
見て、子供たちが分かるように、次
のような振る舞いをする理由を教え
ることができます。例えば、寛大で
あること、兄弟姉妹に愛情を示すこ
と、イエス様に小さな犠牲を捧げる
ことなど。子供たちは、大人たちが
考える以上に、その理由をよく理解
するものです。

J.M. マルティン、J. デ・ラ・ベガ

[１] 「カトリック教会のカテキズ
ム」1809番参照。

[２] 聖トマス・アクィナス「神学大
全」 II-II, q. 141, aa. 4, 6参照。

[３] マタイ5:3-11参照。



[４]ローマ 7:19。

[５] 聖ホセマリア「道」5番。

[６]聖ホセマリア「覚え書き」（歴
史批評版「道」５）

[７]聖ホセマリア、1972年10月28日
家族の集まりのメモ。

[８] マタイ6:21参照。

[９] 聖ホセマリア「神の朋友」84
番。

[１０] エフェソ4:19。

[１１] 聖アウグスティヌス「神の
国」19,13。

[１２] 聖ホセマリアとの団らん、バ
ルセロナ、1972年11月28日。

[１３] バスケス・デ・プラダ「オプ
ス・デイ創立者」I 参照。



pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/
sesseito-katsumi-1/ (2026/02/08)

https://opusdei.org/ja-jp/article/sesseito-katsumi-1/
https://opusdei.org/ja-jp/article/sesseito-katsumi-1/

	節制と克己 (I) 威厳と自由

