
opusdei.org

センターを「家庭」
にする（2）

キリスト者の家庭とは、家族
一人ひとりが共に支え合いな
がら生きる場ですが、時にひ
ずみも生じます。本稿ではそ
の原因となるものを分析し、
本来の姿を取り戻すためのヒ
ントを探ります。

2025/11/14

前回の記事を読む

https://opusdei.org/ja-jp/article/sentadwo-kateini1/


オプス・デイの子どもたちへの最後
の手紙の一つで、聖ホセマリアは地
上における神の家族の「新しい論
理」について黙想しました。すでに
ナザレで主の誕生を待つ日々から、
主はマリアとヨセフを、仕えるため
に来られたあの幼子の考え方と生き
方に倣い、すべてを捨て去るよう導
きました[1]。これは、すべてのキリ
スト者の家庭に神が望んでおられる
論理でもあります。

「キリストが生まれる環境を見てく
ださい。そこではすべてが、無条件
の奉献を私たちに訴えています。
数々の苦難に満ちた出来事と、イエ
スの守護者となる喜びとが入り混
じったヨセフの人生を見てくださ
い。自分の名誉、仕事の安定、将来
の平穏を手放して、命懸けで神が求
めることにすぐ応じようとする人生
でした。マリアは『主のはしため』
（ルカ1･38）として現れ、そのフィ
アット（なれかし）によって自らの



全存在を神の救いの計画に従うもの
へと変えました。ではイエスは？私
たちの神が幼子として現れる、ただ
それだけで十分でしょう。すべての
ものの創り主が小さな被造物の産着
の中で私たちにご自身を示されるの
です。私たちが、『イエスは、真の
神であり真の人である』ことを疑わ
ないためです（…）。神が地上に降
られたときに始まったこの新しい論
理を、私たちは身に染み込ませなけ
ればなりません。ベツレヘムでは誰
も何も自分のために取っておきませ
ん。そこでは、誰も自分の名誉も、
時間も、仕事も、考えも、好みも、
お金も、何も口にしません。すべて
が人類との神の壮大な物語、すなわ
ち贖いの業に奉仕するために捧げら
れるのです」[2]。

家庭生活は、この「壮大な物語」と
しての奉仕に基づいて新たにされ、
豊かにされていきます。その奉仕
は、卑屈さでもなく、また冷たい義



務の積み重ねでもなく、他者のため
に生きようとする恒常的な姿勢、神
の日々の配慮の道具となる生き方と
して理解されます。聖ホセマリアが
時に「他者を常に思いやるという健
全な心理的習慣」[3]と呼んだこの生
き方は、オプス・デイのセンターに
おける共生の基本的な調べでありた
いものです。

そして実際、神に感謝すべきこと
に、多くの人々がそこを訪れるとき
に様々な形で感じるのはこの雰囲気
です。すなわち、他者の生活を心地
よくするための姿勢、未処理のこと
に追われていても相手に時間と耳を
傾けること、問題を解決する手助け
をすること、必要なときに謝るこ
と、笑顔で先んじること、疲れた人
や遅れて到着した人の代わりに任務
を引き受けること……そして共に暮
らす日々の中で次々と訪れる無数の
機会に応えることです。



とはいえ、どの家庭でもそうである
ように、日常生活は時に摩耗のよう
な作用を及ぼします。そして時とと
もに、家や私たち自身の性格の中に
別の傾向が根を下ろすこともありま
す。網羅的に語るつもりはありませ
んが、それらを四つの逸脱に要約で
きます。そこでは家庭の「運営」に
過度に焦点を当てることで、そこに
住む人々が犠牲になり、また「人間
関係の誤解」とも呼べる共生に関す
る誤った考え方から生じる人間関係
の葛藤が生まれます。もちろん、以
下に述べるものが「純粋な形」で現
れることはまずなく、むしろ少しず
つ入り込み、時に互いに入り混じり
ながら、人間の弱さがいかに大切で
愛すべきものと溶け合ってしまうか
を示すものです。これらについて少
し考えることによって、「（私たち
の）ぶどう畑を荒らす小狐」（雅歌
2･15）を見分けることができるで
しょう。そうして、神が家庭、そし
て特にオプス・デイのセンターに望



んでおられる「論理」が、対比の中
でより鮮明に描き出されます。

効果的だが冷たい

奉仕の本来の論理を曇らせるおそれ
のある最初の二つの逸脱は、機能面
に関わるものです。聖ホセマリアが
しばしば用いた表現に、オプス・デ
イは「家庭であり、同時に軍隊でも
ある」という言葉があります[4]。こ
こでの危険は、この二つのバランス
が崩れ、「軍隊」の側面が「家庭」
を覆い隠してしまい、結果として効
率的ではあるけれども温かみに欠け
る家庭となり、場合によっては緊張
や隠れた傷を抱えるような状態にな
ることです。

第一の逸脱は「相乗効果の論理」と
呼べるものでしょう。この論理は、
近年の社会の発展とある程度関係し
ています。多くの恩恵や可能性をも
たらす一方で、請求書、行政手続



き、メッセージなど、数え切れない
ほどの用事や対応すべきことが生じ
るようになりました。その結果、私
たちはしばしば出来事や用件を追い
かけることに時間を費やしてしまい
ます。普通の家庭でも、仕事や家
事、子育て、やるべきことに気を取
られるあまり、夫婦が友愛の絆（親
密さや愛情）をおろそかにしてしま
うことがあります。同様にセンター
でも、特に複数の使徒職の活動を
担っている場合、互いの関わりが
「こなすべき事柄」だけに限定さ
れ、形式的・機能的なものになって
しまう危険があります[5]。

そうなると、センターは「相乗効
果」（シナジー：syn–ergon＝共に
働く）によって機能する一方で、
「共感」（シンパシー：syn–pathos
＝共に感じる）に欠けてしまいま
す。それぞれが自分の仕事や計画を
こなし、家はまるで精密機械のよう
に動いているかもしれません──す



べてが秩序正しく整ってはいるもの
の、他者と共に喜び、共に苦しむ能
力が失われてしまうのです。聖ホセ
マリアはこの危険について、強い言
葉で警告しています。「もし私たち
が互いに他人のように、あるいは無
関心な者のように暮らすなら、その
日こそオプス・デイを殺してしまう
のです」[6]。そして、人間的なレベ
ルでも、共感が欠ければ、最終的に
は相乗効果そのものさえ損なわれて
しまうでしょう。

第二の逸脱は「秩序の論理」と呼べ
るでしょう。普通の家庭でも同様の
ことがあります。夫婦のどちらか
が、時間割や物の配置、役割分担な
どに過度にこだわりすぎる場合で
す。もちろん、家庭が混乱に陥らな
いためには一定の秩序は必要です。
しかし、ときに理想的な家庭像や
「正しいやり方」への過大な期待が
生じ、それを何があっても守ろうと
する結果、家庭の平和が犠牲になる



こともあります。実際、多くの家庭
の経験が示すように、ルールばかり
が肥大し、親子の関係を大切にしな
ければ、子どもは自然に不満や反抗
を覚えるようになります。聖パウロ
も次のように書いています。「父親
たち、子供をいらだたせてはならな
い。いじけるといけないからです」
（コロサイ 3･21）。

このような見方や行動は、センター
においても同じように問題を引き起
こしかねません。一つには、そこに
暮らすのはそれぞれ自由と責任を持
つ大人だからです。もう一つには、
センターは「機能」すべき使徒職的
な活動の拠点であると同時に、住む
人たちにとっての「家庭」でもあ
り、単なる職業生活の延長ではな
く、家庭として感じられる必要があ
るからです。普通の家庭と違い、セ
ンターでは「家庭」と「仕事」が常
に共存しています。そして、使徒職
の仕事に携わる人々は「自分の自由



意志で」そこにいるのです。これは
最も超自然的で根本的な理由であ
り、同時に繊細さと気配りを必要と
する理由でもあります。聖ホセマリ
アはこう教えています。「とても霊
的に、超自然的であるためには、と
ても人間的でなければならない。人
間的な感覚を深くもって生きる努力
をしなければならないのです」[7]。

これらを踏まえると、規則や基準、
目標などに過度に重点を置くことの
問題性が理解できます。時間が経つ
につれ、その弊害が表面化してきま
す。最も明らかなのは、予定やルー
ルを中心に考える人は、手段と目的
を取り違えてしまい、異なるやり方
が可能なことについて他者の自由を
制限してしまう危険があることです
[8]。さらに、「あるべき姿」を重視
しすぎて、家庭生活に不可欠な自発
性との調和を欠けば、雰囲気は重苦
しくなり、緊張が高まります。そし
て何より、状況をコントロールしよ



うとする人は、いつも脆い勝利しか
得られません。効率を優先するあま
り、本当に重要なこと──仲間の心
をつかみ、自由の中で成長を助ける
こと──を実現できないのです[9]。
結局、状況を支配しようとする人は
疲れ果て、周りの人々もまた疲弊し
てしまい、その家庭づくりに主体的
に関わっていると感じられなくなる
のです。

人間関係における誤解

家庭生活に入り込む可能性のあるも
う二つの逸脱は、人間関係における
誤解、あるいは「ショート」とも言
えるものです。前述のものと同様
に、これらも実際の家庭生活に類似
点があり、そこに巻き込まれた人に
根本的な不満を引き起こすのが特徴
です。主のたとえ話の登場人物の一
人が、このような状況を体現してい
ます。それは父に数々の不公平を訴
えかける長男で、最終的に次のよう



な言葉を言われる必要がありまし
た。「子よ、お前はいつもわたしと
一緒にいる。わたしのものは全部お
前のものだ」（ルカ15･31）。

この逸脱の第一は、「功績の論理」
と呼ぶことができるでしょう。それ
は、外面的には周囲の人々に気を配
り、家庭やそこに住む人々のために
大きな犠牲を払うことができる人、
しかし一般的に無意識のうちに、自
分の努力に対して他者からの愛情を
報酬として得られるだろうという期
待から行動している人に当てはまる
ものです。この論理は人生の多くの
場面では妥当ですが、家庭において
は当てはまりません。なぜなら家庭
の本質は無償性にあり、私たちは
「家族」なのですから、愛されるた
めに功績を積み上げることは意味が
ないからです。

もちろん、自分の家族を自分のもの
として感じる人は、そのために心を



砕きます。しかしそれは、親が子ど
もを愛するために見返りを求めない
のと同じです（むしろ予想に反し
て、その尽くすことの中に幸せを見
いだすのです）。確かに、ときには
自分の努力に対してある程度の感謝
が欲しいと感じることもあるでしょ
う。しかし、普段から自分の行為に
見合った見返りを期待しているな
ら、視点は自己中心的になってしま
います。それはちょうど、父の家に
住みながらも本当に自分のものだと
感じられなかった長男のようです。
彼は「わたし」「あなた」「彼」と
いう単数形だけを用いて、不満や比
較の論理に生きています。そして父
が彼を招き入れようとする「わたし
たち」を忘れているのです。時間が
経つにつれ、この論理は深い不満を
露わにします。彼は他人（父や弟）
の自由を比較し、監視し、裁きま
す。なぜなら、与えるもの、受ける
ものが自分の見方からすると「不
当」に見えるからです（ルカ15･



29-32参照）。こうして、彼の目に
「正当な要求」と見えるものは、実
際には苦い妬みであり、傷ついた誇
りに過ぎないのです。

最後の逸脱は、「感情の論理」と呼
ぶことができるでしょう。これは家
庭生活を評価する基準を自分の感覚
に置くものです。すなわち、「家庭
生活は自分をどう感じさせてくれる
のか？」「自分は気持ちよく過ごせ
ているか？」という問いです。もち
ろん、これらは無視できない大切な
問いです。家庭の雰囲気を良くする
要因や、逆に不快を生む要因に互い
に敏感であるべきです。しかし、感
情的な快適さが重要な指標であるに
しても、それが家庭を築く上での主
な基準、根本的な動機となってはな
りません。

もしこの論理にとらわれれば、家族
を大切にしようとする努力は「良い
感覚」を得られるかどうかに依存す



るようになります。しかし家庭に
は、自分の好みを脇に置かなければ
ならない時があります。パドレが繰
り返し思い出させてくれるように、
「もし愛によって、愛を込めてなさ
れるのであれば、たとえ骨の折れる
仕事であっても、喜んで果たすこと
ができます。つまり、自由に果たす
ことができるのです」[10]。その難し
さを乗り越えられない人は、「自分
には愛される権利がある」と感じ、
それを無条件の愛として要求する一
方で、自分自身の貢献を問おうとし
ません。これはたとえ話の長男と同
じで、父が自分に何らかの「特別な
もの」を必要としているかを考え
ず、自分が享受できなかった宴会の
ことだけを気にしているのです（ル
カ15･29参照）。

愛情を要求することに偏りすぎる
と、人を分け隔てする傾向が生まれ
ます。兄弟愛に固有の真実で開かれ
た友情[11]の代わりに、排他的・独占



的な「特別な友情」[12]の関係が入り
込むのです。その結果、家庭には
「友」と「その他」という区別が生
まれます。このような態度は当然な
がら家庭の雰囲気を害するだけでな
く、本人自身にとっても有害であ
り、最終的には苦々しさや情緒的な
貧困に陥ってしまいます。本来は
「すべての人を愛する大きな力」を
生み出すはずの独身の賜物も、この
ように悲しくも小さく矮小化されて
しまうのです[13]。

奉仕の論理は「贈り物の論理」

これまで見てきた逸脱に共通してい
るのは、「ここまで」と線を引き、
努力や自己奉献を制限してしまう点
です。ときには──これは社会のあ
らゆる分野でも起こりうることです
が──肉体的・精神的な危機や崩壊
の背後に、冷たい効率性や管理への
執着、功績を積もうとする態度、愛
情を求める姿勢、あるいはいくつか



の要素が混ざり合った「論理」が隠
れている場合があります[14]。

こうした危機は、人生が私たちを現
実に立ち返らせようとする機会であ
り、浄化や修正のチャンスになり得
ます。つまり、正しい視点を失って
いた、あるいはそもそも見出せてい
なかったことに気づく機会です。し
かし、もし向き合わなければ、それ
は逃避願望や、欲求不満を埋め合わ
せるための特別な出来事への依存へ
とつながってしまいます。けれども
根本を解決していないために、それ
では決して満たされません。その結
果、本来は家庭生活における最も祝
祭的で特別な瞬間──日常の外にあ
る出来事──さえ十分に楽しめなく
なります。満足できる「見返り」は
決して得られず、本来なら与えられ
ているものに感謝して喜べるはず
が、いつも持っていないものにため
息をつくようになるのです。



こうした人生や召命をちっぽけなも
のにしてしまう逸脱に対して、立ち
向かうのは「神が人類と共に織りな
す壮大な物語──すなわち贖いで
す」[15]。奉仕の論理は、受け取ろう
として与えるのではなく、「わたし
たちに対する神の愛を知り、また信
じてい（る）」（一ヨハネ4･16）か
ら与えるのです。私たちの人生の中
心におられる神は、私たちを愛し、
惜しみなく恵みを注ぎ、寛大に与え
るよう招いてくださいます。「ただ
で受けたのだから、ただで与えなさ
い」（マタイ10･8）。このとき、人
はもはや「計算」から家庭を築くこ
とはありません。奉仕の論理は、人
を次第に父や母の「単純さ」へと導
きます。彼らは目標を掲げたり、奉
仕の行為を数えたりする必要があり
ません[16]。ただ自然に自分を差し出
し、家を堅固にし、家庭の温かさを
守るための目立たない礎石となるの
です。そして、自らが築いている家



庭の美しさを眺めながら、喜びと感
謝に満たされるのです。

これこそイエスの子としての論理で
す。御子は本当に御父にこう言うこ
とができます。「わたしのものはす
べてあなたのもの、あなたのものは
わたしのもの」（ヨハネ17･10）。
ここで最大の報いは、常に先立って
私たちを愛してくださる神の愛で
す。「わたしたちが神を愛したので
はなく、神がわたしたちを愛し
（た）」（一ヨハネ4･10）。この愛
によって、他者と共にいるとき、心
は満たされます。その愛は休むこと
も疲れることもないのです[17]。なぜ
なら、本当に人を疲れさせるのは
「自分自身の周りをぐるぐる回るこ
と」[18]だからです。確かに、奉仕
し、他者のために生きることは、時
に大変なこともあります。しかし根
本的には、それは疲れるものではあ
りません。



[1] フィリピ 2･7、マタイ 20･28参
照。

[2] 聖ホセマリア、1974年2月14日付
手紙、 2番。

[3] 聖ホセマリア『鍛』 861番。

[4] 「オプス・デイは確かに家族で
あり、同時に軍隊である。喜びと優
しさで結ばれた家族、霊的な戦いに
最も適した軍隊である」（De
Spiritu、64番）。

[5] これに加えて、今日の文化的特
徴としてもう一つ挙げられるのは、
余暇を個人主義的に過ごす傾向があ
ることです。つまり、仕事でないも
のはすべて、自分の関心事、好み、
活動、社交生活などに集中しがちで
す。当然のことながら、このような
態度は家庭の温かさを著しく損なう
でしょう。



[6] フェルナンド・オカリス、2023
年2月16日付司牧書簡、9番に引用。

[7] 聖ホセマリア、手紙27、34番
（Burkhart - J. López, Vida
cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 600に引
用）。

[8] フェルナンド・オカリス、2018
年1月9日付司牧書簡、 8番参照。

[9] 「要求する必要性を疎かにする
ことなく、生涯にわたって提供され
る形成には、《展望を開く》という
重要な面があります。もし、要求し
たり要求されることだけで終わるな
ら、出来なかったことだけに目を留
めたり、自己の欠点や限界のみに目
を向けて、私たちを愛する神の愛と
いう、もっとも大切なことを忘れる
恐れがあります」（フェルナンド・
オカリス、2018年1月9日付司牧書
簡、 11番）。



[10] フェルナンド・ オカリス、
2018年1月9日付司牧書簡、6番。

[11] フェルナンド・オカリス、2019
年11月1日付司牧書簡、14-17番参
照。

[12] 特別の友情という概念は、キリ
スト教の伝統において長く複雑な歴
史を持っています。カイサリアの聖
バシレイオスの著作で最初に言及さ
れ、『キリストに習いて』やアビラ
の聖テレジア、聖フランシスコ・サ
レジオの著作から西方で特に発展し
ました。聖ホセマリアにおけるこの
概念の理解については、Camino,
edición histórico-crítica, n. 366を参
照。

[13] フェルナンド・ オカリス、
2020年10月28日付司牧書簡、22番
参照。

[14] 同時に、聖ホセマリアは次のよ
うに記しています。「ディレクター



たちが、真の必要がないのに、私の
子供が絶え間ない英雄的行為を要求
されるような状況に陥ることを許す
ならば、それは重大な過ちであろ
う。なぜなら、そのような状況は一
時的なものであり、できるだけ早く
終わるための適切な手段を探すべき
だからである」（手紙27、 38番）。

[15] 聖ホセマリア、1974年2月14日
付手紙、2番。

[16] 「愛があれば、わざわざ決心を
たてる必要もないと断言できます。
私の母が私を愛するために決心する
必要などなかったはずです。しか
も、どれほど濃やかな愛情をそそい
でくれたことか」（聖ホセマリア、
家族の集まりからのメモ、サルバド
ル・ベルナル『ホセマリア・エスク
リバー、オプスデイ創立者小伝』精
道教育促進協会、1985年、45頁に引
用）。



[17] 聖ホセマリア『神の朋友』296
番参照。

[18] 福者アルバロは言います。「本
当に疲れるのは、子供たちよ、傲慢
さ、つまり自分自身を中心に回るこ
とです。それは重荷になるだけでな
く、魂が神に近づくことを妨げま
す」（Beato Álvaro, en Crónica,
XI-1989, p. 1141; AGP, Biblioteca
P01）。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

sentawo-kateini2/ (2026/01/31)

https://opusdei.org/ja-jp/article/sentawo-kateini2/
https://opusdei.org/ja-jp/article/sentawo-kateini2/

	センターを「家庭」にする（2）
	効果的だが冷たい
	人間関係における誤解
	奉仕の論理は「贈り物の論理」


